
96

REALIDAD
Revista de Ciencias Sociales y Humanidades

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 96-100.
URL: https://revistas.uca.edu.sv/index.php/realidad

DOI: https://doi.org/10.51378/realidad.vi167.10654  
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

Publicamos bajo la Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial 4.0 Internacional (CC BY-NC 4.0)

Razones que matan… y la respuesta del sujeto. Una introducción al 
pensamiento crítico emancipatorio, de Franz Hinkelammert

Razones que matan… y la respuesta del sujeto. Una introducción al 
pensamiento crítico emancipatorio by Franz Hinkelammert

Flavio Hernán Teruel
INCIHUSA, CONICET

Argentina
flavioteruel@gmail.com

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5699-7319

Fecha de recepción: 8 de mayo de 2025
Fecha de aceptación: 16 de septiembre 2025

Razones que matan… y la respuesta del sujeto. Una introducción al pensamiento crítico 
emancipatorio (2022) es el último libro de Franz Hinkelammert, publicado en Cuba poco antes 
de su fallecimiento en 2023. La obra, realizada en colaboración con Henry Mora Jiménez, 
recorre a lo largo de sus cuarenta capítulos, organizados en cuatro partes, diversos núcleos 
del pensamiento hinkelammertiano. En ellos, se articulan categorías filosóficas, teológicas y 
económicas en torno a una preocupación central: la defensa de la vida frente a las racionalidades 
que la niegan.

La lógica del libro puede resumirse del siguiente modo: (i) parte de un diagnóstico sobre las 
amenazas globales que ponen en riesgo tanto la vida humana como la no humana, derivadas 
de la absolutización de una racionalidad instrumental que legitima toda acción en función de 
la eficiencia y la competitividad; (ii) dicha racionalidad se sacraliza en el mercado capitalista y 
se impone sobre el conjunto del orden social como una ley absoluta; (iii) su marco histórico es 
la modernidad, entendida como un período en el que la sociedad se organiza y se comprende 
principalmente a partir de la racionalidad formal, pero que al mismo tiempo se halla impregnado 
por nuevos mitos que configuran una espiritualidad del poder; y (iv) frente a ello, Hinkelammert 
propone una teoría crítica concebida como una ciencia de las condiciones de posibilidad de la 
vida, orientada a legitimar la respuesta del sujeto frente a tales amenazas.

En esta reseña, propongo reconstruir los núcleos centrales de esa argumentación, destacando 
su valor como introducción al pensamiento crítico emancipatorio que Hinkelammert desarrolló a 
lo largo de más de medio siglo.

Un punto de partida ineludible en la teoría crítica hinkelammertiana es la concepción del 
ser humano como un “ser infinito atravesado por la finitud”; por ello mismo, un sujeto corporal, 
necesitado y viviente que debe afirmar la vida en su confrontación con la muerte. Para hacerlo, 
establece relaciones intersubjetivas en el seno de una comunidad, lo que justifica la conformación 
de “sistemas institucionalizados de mediación social” orientados al sostenimiento de la vida. Sin 
embargo, cuando tales sistemas se autonomizan y se absolutizan por encima del ser humano, 
dejan de responder a la exigencia fundamental de posibilitar una vida plena. La tensión entre 

https://revistas.uca.edu.sv/index.php/realidad
https://doi.org/10.51378/realidad.vi167.10654
mailto:flavioteruel@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-5699-7319


Flavio Hernán Teruel
Razones que matan… y la respuesta del sujeto. Una introducción al

pensamiento crítico emancipatorio, de Franz Hinkelammert

97

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 96-100.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

una vida humana que requiere de las instituciones y unas instituciones totalizadas que la niegan 
constituye el eje central del análisis crítico de Hinkelammert.

“Racionalidades que matan”, título de la primera parte, sostiene que el cálculo de la 
utilidad propia, promovido por la racionalidad instrumental medio-fin —que exige eficiencia 
y competitividad de todo actor social concebido como individuo (homo economicus)—, se ha 
convertido en un valor social dominante. En este marco, se considera racional toda acción que 
maximiza beneficios y minimiza costos. Las instituciones sociales, como el mercado o el Estado, 
entre otras son comprendidas como mecanismos cuyo funcionamiento se busca perfeccionar 
según ese mismo cálculo. Esta exigencia, subordinada a la racionalidad instrumental, opera 
como una “lógica de dominación”: en lugar de posibilitar la vida humana y la de la naturaleza, 
atenta contra ellas al interpretar las exigencias propias de la convivencia como distorsiones 
que obstaculizan la perfección de dichos mecanismos. El utopismo de un mundo idealmente 
perfecto aunque realmente imposible, originado en la ciencia empírica moderna, encuentra su 
fundamento en esta exigencia de perfección, cuya mordaz consecuencia es la expulsión de 
lo real del plano de la objetividad. La exigencia pasa a ser, entonces, la de ajustar la realidad 
al modelo idealizado por el sujeto cognoscente. Así, el ideal abstracto de perfección técnica 
se convierte en una forma de dominación que elimina lo concreto, lo humano y lo natural en 
nombre de la racionalidad.

Esta racionalidad instrumental se convierte, entonces, en el fundamento hegemónico de la 
acción racional. En consecuencia, la exigencia de eficiencia y competitividad impone un cálculo 
de maximización de la ganancia como criterio general que rige todos los mecanismos de 
funcionamiento. Si los sistemas institucionalizados de relaciones sociales —como el mercado o 
el Estado, entre otros— son concebidos bajo esta lógica como meros mecanismos funcionales, 
se espera de ellos un perfeccionamiento constante en función de dicho cálculo. El cálculo 
mercantil se transforma así en “ley absoluta” de las relaciones sociales. Esta ley, además, impone 
su propia eticidad: una que evalúa los mecanismos según su grado de perfección, sin interrogar 
sus consecuencias para la vida. Dado que toda acción regida por el cálculo de utilidad es 
fragmentaria, resulta incapaz de prever sus efectos no intencionales, los cuales distorsionan la 
realidad y se manifiestan como amenazas globales: exclusión social, desestructuración del tejido 
social y devastación ecológica.

La segunda parte, titulada “El mercado totalizado y su sacralización”, examina la absolutización 
del sistema capitalista como una “lógica de dominación” que impone una “ley total”, cuyo 
cumplimiento termina por aniquilar tanto al ser humano como a la naturaleza. Esta lógica se 
sustenta en la razón instrumental, que, al proyectarse sobre el conjunto de la vida social, se 
impone como la única forma de racionalidad legítima. En esta clave, la actual estrategia de 
globalización, basada en la mercantilización de todas las relaciones sociales, halla su justificación 
precisamente en la teoría de la acción racional. La expansión del mercado a todos los ámbitos 
de la existencia configura así lo que Hinkelammert denomina el “totalitarismo del mercado”: un 
orden en el que los seres humanos son reducidos a individuos propietarios y calculadores, cuyas 
relaciones se restringen al contrato entre sujetos libres e iguales. Como consecuencia, esferas 
como la educación, la salud, la seguridad o la disposición de recursos naturales, v. gr., quedan 
subordinadas a la lógica de la inversión de capital. En este contexto, el ser humano se convierte 
en una corporeidad abstracta, despojada de toda referencia a sus necesidades concretas y, por 
tanto, de su posibilidad misma de vivir.

El mercado totalizado es concebido como un mecanismo de funcionamiento perfecto, 
mientras que el capitalismo, en tanto religión, constituye la creencia que lo sostiene. Por ello, toda 
crisis no es interpretada como consecuencia de este automatismo, sino como resultado de su 
aplicación insuficiente. En lugar de proponer una intervención que corrija sus efectos, se postula 
la necesidad de adaptar la realidad a sus exigencias y extender aún más su funcionamiento, 
reforzando su automatismo. Se configura así una “tautologización del mercado”: para superar 



Flavio Hernán Teruel
Razones que matan… y la respuesta del sujeto. Una introducción al

pensamiento crítico emancipatorio, de Franz Hinkelammert

98

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 96-100.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

las crisis que él mismo genera, se afirma que la solución es más mercado, lo que no hace sino 
profundizar dichas crisis.

La tercera parte, titulada “La modernidad y sus mitos: la espiritualidad del poder”, expone 
la base espiritual que posibilita el funcionamiento del mercado totalizado. La modernidad se 
presenta como el periodo histórico en el que toda la sociedad ha quedado atrapada en la lógica 
de la racionalidad formal. Como un agujero negro, nada escapa a su gravedad: en su interior no 
solo predomina una forma determinada de racionalidad, sino también una subjetividad abstracta, 
que va del individuo poseedor al homo economicus, y una espiritualidad que le es inherente. Esta 
espiritualidad opera a través de una fe irredenta en ciertos mitos seculares de la modernidad: el 
mito del poder, el de la mano invisible del mercado, el del progreso infinito o el de la transformación 
del Estado de derecho, entre otros. La secularización moderna, supuestamente desencantada, 
reposa así sobre una mitología que carece de justificación racional. Desde esta perspectiva, el 
capitalismo actúa como una religión que se sostiene sobre dicha mitología. En el seno mismo de 
esta ideología del mercado totalizado habita una teología política que postula al mercado como 
el ser supremo para el ser humano. Junto con esta dimensión espiritual, el mercado sustenta 
también su propia ética. Si toda acción humana individual se somete a sus leyes, entonces se 
considera que actúa en procura del interés general. Esta premisa configura el núcleo moral de la 
ética del mercado: quien no se somete a sus exigencias es percibido como alguien que rechaza 
ese interés y, por ende, cuya falta de amor al prójimo lo convierte en malvado. El supuesto que 
subyace tanto a su espiritualidad como a su ética es que el mercado constituye el medio más 
eficiente para coordinar medios en función de fines; por ello, cualquier intervención que altere su 
funcionamiento es considerada perversa.

La última parte, titulada “Otros mundos posibles y sus condiciones de posibilidad”, no se 
limita a constatar la fatalidad de una sociedad absorbida por el mercado totalizado, sino que se 
orienta hacia la posibilidad concreta de construir alternativas emancipatorias. Esta posibilidad 
debe partir del reconocimiento del ser humano como “sujeto de discernimiento”, i. e., como aquel 
que, gracias a su facultad de reflexión trascendental, es capaz de proyectar lo aún no realizado. 
Esta capacidad abre el horizonte de una “humanización como emancipación”, que requiere una 
intervención sistemática contra la lógica de la totalización del mercado. Dicha intervención apunta 
a restituir las condiciones de posibilidad de la vida humana y de la naturaleza, hoy amenazadas 
por el propio curso del sistema. La urgencia de esta tarea no admite dilaciones: literalmente, en 
ello nos va la vida.

Se trata, entonces, de la respuesta posible del ser humano en tanto sujeto: una respuesta 
que se manifiesta como interpelación, contestación y rebeldía frente a la sacralidad de la ley 
absoluta. Esta actitud adopta la forma de una “rebelión del sujeto”, que, al discernir el sentido 
y el alcance de la ley absolutizada, debe desfetichizarla y someterla al servicio del bien común. 
El ser humano se instituye como sujeto precisamente al romper con su condición de homo 
economicus, con su figura de individuo poseedor y calculador, y al abrirse al “reconocimiento 
mutuo” con el otro como condición de posibilidad de su propia vida. Si el sentido de la vida 
consiste, justamente, en vivirla, sin apelar a un fundamento externo a la vida misma, entonces 
toda racionalidad que la sacrifique aparece como absurda. Por ello, la acción racional desde la 
lógica medio-fin se revela como radicalmente irracional si destruye al propio sujeto que la realiza. 
En tanto sujeto de discernimiento, el ser humano está en condiciones de advertir el sinsentido 
de una racionalidad absolutizada y, como ser libre, de resistirla activamente o, en su defecto, de 
asumir conscientemente un suicidio intencional.

Así, la contradicción que rompe todo esquema dialéctico y exige una transformación desde 
la respuesta del sujeto se expresa como una disyuntiva radical: derechos humanos o estrategia 
de globalización, vida o capital, supervivencia de la humanidad o suicidio colectivo; en definitiva, 
“yo soy si tú eres”, o “yo soy si tú mueres”. A partir de este planteo, la “humanización como 
emancipación” señala la posibilidad de ese otro mundo, en el cual —al decir de Marx— se cumpla 



Flavio Hernán Teruel
Razones que matan… y la respuesta del sujeto. Una introducción al

pensamiento crítico emancipatorio, de Franz Hinkelammert

99

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 96-100.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

el imperativo categórico de “echar por tierra todas las relaciones en las cuales el hombre es un 
ser humillado, sojuzgado, abandonado y despreciable” (Marx, 2008, p. 103); relaciones como las 
impuestas por el totalitarismo del mercado.

Se trata, por tanto, de un horizonte que se abre a partir de una relación de “reconocimiento 
mutuo entre los seres humanos”, donde la opción por la vida del otro constituye, al mismo 
tiempo, la afirmación de la propia. Esto exige el ejercicio de una ética de la solidaridad, 
entendida como mediación necesaria para disolver la ley que mata. Ese otro mundo posible 
—figurado como una “tierra prometida”— es aquel en el que la realización de los derechos 
humanos adquiera un sentido efectivo e integral. Tales derechos deben ser concebidos como 
derechos a la vida de los seres humanos; pero, dado que la vida humana es imposible sin la 
naturaleza, estos suponen también el reconocimiento de derechos propios de la naturaleza 
externa al ser humano.

Ahora bien, para que ese otro mundo posible se concrete, la racionalidad formal debe quedar 
subordinada a una racionalidad de otro orden, cuyo criterio no sea el cálculo de la utilidad 
individual, sino la preservación y afirmación de la vida humana concreta y de la naturaleza en su 
totalidad. Esta otra racionalidad es la “racionalidad reproductiva”, propia del sujeto que responde 
críticamente a la “irracionalidad de lo racionalizado” y cuyo “criterio de discernimiento” radica 
en reconocer al ser humano como “ser supremo” para el ser humano. Esto implica, de modo 
categórico, que ningún “sistema institucionalizado de relaciones sociales” puede situarse por 
encima de su dignidad.

Dicho criterio conlleva, además, una dimensión espiritual: la “espiritualidad del sujeto”, 
entendida como reconocimiento de la sacralidad de la vida humana. Desde esta espiritualidad se 
puede fundamentar una “ética del bien común” y una “economía para la vida”, como respuestas 
del sujeto de discernimiento que vivencia las distorsiones que el mercado totalizado impone 
sobre la existencia humana y la naturaleza. La “irracionalidad de lo racionalizado” debe ser, 
por tanto, subordinada a la “racionalidad del sujeto”: una racionalidad que, al contraponerse al 
cálculo de la utilidad propia, afirma la convivencialidad humana y su vínculo insoslayable con la 
naturaleza, incluso cuando ello resulte irrelevante para dicho cálculo.

En la matriz del pensamiento de Hinkelammert, que he esbozado hasta aquí, advierto dos 
planos ontológicos: el de “lo que es”, como ficción de la realidad, y el de “lo que no es”, i. e., la 
realidad concreta. A partir de estos planos, como en un juego de espejos, se configuran pares 
categoriales antagónicos que operan en uno u otro de estos órdenes: “lógica de dominación” y 
“humanización como emancipación”; “sacralización de la ley” y “sacralización del ser humano”; 
“espiritualidad del poder” y “espiritualidad de liberación”; “homo economicus” y “sujeto concreto, 
histórico y corporal”; “naturaleza como objeto explotable” y “naturaleza como cuerpo ampliado 
del ser humano”; “praxis de dominación” y “humanismo de la praxis”; “racionalidad formal” y 
“racionalidad convivencial”, entre otros. Estas oposiciones permiten evidenciar las distintas 
dimensiones de su pensamiento crítico: antropológica, ecológica, teológica, epistemológica, 
ética, económica, política y lógica.

Si la ficción de la realidad consiste en su inversión, i. e., en verla como a través de un espejo, 
entonces la tarea del pensamiento crítico es reconstruir la realidad concreta a partir de esa 
imagen invertida. Y si el ser humano es el ser supremo para el ser humano, la crítica debe 
comenzar por interpelar a todas las instancias sacralizadas que, como dioses del cielo y de 
la tierra, no lo reconocen como tal. En este horizonte, el pensamiento crítico se ejerce como 
afirmación radical de la vida y como apertura hacia la humanización de las relaciones sociales 
y del vínculo con la naturaleza. Razones que matan… y la respuesta del sujeto constituye, por 
ello, una introducción rigurosa al núcleo filosófico del pensamiento de Franz Hinkelammert. 
No se trata de un sistema doctrinario ni de una teoría cerrada, sino de una matriz categorial 
propia desde la cual articular razón, ética, teología y economía en función de la vida concreta. 
En tiempos en que la lógica del capital se presenta como ineludible, su pensamiento sigue 



Flavio Hernán Teruel
Razones que matan… y la respuesta del sujeto. Una introducción al

pensamiento crítico emancipatorio, de Franz Hinkelammert

100

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 96-100.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

recordando que aún es posible responder desde el sujeto: discernir, resistir y crear. Esa 
originalidad fue inseparable de su vocación crítica, que no se agotó en la denuncia del presente, 
sino que abrió la posibilidad de otro mundo: un mundo en el que la racionalidad no mate, sino 
que, precisamente, haga posible la vida.

Referencias 

Hinkelammert, F. (2022). Razones que matan… y la respuesta del sujeto. Una introducción al 
pensamiento crítico emancipatorio. Editorial Caminos; Editorial filosofí@.cu; Cátedra 
pensamiento social crítico Franz Hinkelammert. 

Marx, K. (2008). Escritos de juventud sobre el derecho: Textos 1837-1847. Anthropos.


