
92

REALIDAD
Revista de Ciencias Sociales y Humanidades

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 92-95.
URL: https://revistas.uca.edu.sv/index.php/realidad

DOI: https://doi.org/10.51378/realidad.vi167.10653
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

Publicamos bajo la Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial 4.0 Internacional (CC BY-NC 4.0)

Salarrué y la minificción

Salarrué and Minifiction

Ricardo Roque Baldovinos1

Universidad Centroamericana José Simeón Cañas
El Salvador

rroque@uca.edu.sv
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7785-8337 

Fecha de recepción: 1 de septiembre 2025
Fecha de aceptación: 4 de noviembre de 2025

No pretendo proponer a Salarrué como “antecedente” o “precursor” de la minificción.2 Me 
interesa más bien aprovechar releer a Salarrué desde la minificción, desde el establecimiento de 
una práctica y un género literario novedosos, surgidos después de su muerte. Con ello pretendo 
“descanonizar” a Salarrué. Descanonizar, palabra al uso en los estudios literarios, no sólo significa 
ampliar el listado de obras frecuentadas por los planes de estudio escolares y universitarios, 
sino enfrentar y renovar las lecturas establecidas, que se repiten hasta la saciedad y que 
constituyen el principal obstáculo para dialogar con los textos consagrados por el canon. Estas 
lecturas son preconceptos que fácilmente se convierten en prejuicios. En el caso de Salarrué, se 
vuelve imperativo librarlo de etiquetas tales como de la de costumbrista, no sólo reductivas e 
improductivas, sino falsas, como lo hacen Bernal Herrera (2009) y Martha Elena Munguía Zatarain 
(2002) al situarlo con acierto dentro de las vanguardias, ya que se apropia de las innovaciones 
formales de estas en su abordaje de temáticas de carácter autóctono o vernáculo.

¿En qué sentido, pues, nos puede ayudar entonces el concepto y la práctica de minificción 
a comprender mejor la novedad de Salarrué? En mucho, si comprendemos a la minificción, 
no como una nueva preceptiva, sino como una comprensión actualizada de lo literario en el 
ecosistema cultural contemporáneo. Porque la minificción como narración minimalista es una 
lúcida intuición sobre el funcionamiento de nuestro mundo y como este está constituido por 
la circulación incesante de los relatos que lo atraviesan. De este enjambre intertextual, de la 
saturación ruidosa de la tesitura de nuestra experiencia, la minificción nos ayuda a discernir 
practicando la interrupción del flujo de historias y comprimiéndolas en su máxima condensación 
posible, extrayendo así al relato en su dimensión fractal (Ette, 2009, p. 25). Su operación básica 
es pues extraer la célula básica de las narrativas que se reproducen y viralizan las narrativas en 
este entorno y crear nuevos sentidos a contracorriente. Por ello, más interesante que pretender 

1	 Profesor del departamento de Filosofía de la Universidad Centroamericana José Simeón Cañas de El Salvador. Autor 
de los libros Arte y parte (2001), Como niños de un planeta extraño (2012), El cielo de lo ideal (2016) y La rebelión de 
los sentidos (2020). Director de Realidad, revista de ciencias sociales y humanidades de la Universidad Centroame-
ricana José Simeón Cañas.

2	 El presente trabajo es la ampliación de una ponencia que se expuso el 19 de octubre de 2024 en el Cuarto Encuentro 
Centroamericano de Minificción. Empleo la designación de género que se adoptó en el congreso. Otros críticos lo 
denominan microficción o microrrelato. Para una visión más amplia de la minificción en Centroamérica remito al 
artículo de Alberto Sánchez Argüello (2023).

https://revistas.uca.edu.sv/index.php/realidad
https://doi.org/10.51378/realidad.vi167.10653
mailto:rroque@uca.edu.sv
https://orcid.org/0000-0001-7785-8337


Ricardo Roque Baldovinos
Salarrué y la minificción

93

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 92-95.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

que Salarrué escribió o anticipó minificciones, más interesante que contar páginas o palabras, es 
explorar si la lógica de la minificción anima su creación.

Encontramos al Salarrué innovador de las formas narrativas breves en al menos dos de sus obras 
que, en un sentido estricto –si atendemos al momento de su escritura y no de la publicación de sus 
ediciones más difundidas– fueron contemporáneas. Me refiero a Cuentos de barro y Cuentos de 
cipotes. Insistimos de nuevo, Cuentos de barro no es costumbrista. Salarrué no elaboró “cuadros 
de costumbres”, forma decimonónica que supone una separación nítidamente del lenguaje culto 
del narrador y el balbuceo bárbaro de los personajes enmarcados. Supone así una jerarquía entre 
lo “letrado” y lo “popular”. Cuentos de barro, en cambio, juega a transgredir ese lindero. Lo popular 
no sólo es el color local que aporta notas de humorismo condescendiente, es la potencia lírica de 
la que brota un nuevo lenguaje, una nueva poesía. Pero es algo más. Como nos muestra Martha 
Elena Munguía Zatarain, Salarrué no sólo deja atrás el “cuadro de costumbres” sino reinventa la 
forma del cuento moderno –el género de la brevedad y la sorpresa– aplicando dos operaciones: la 
densificación lírica y la fragmentación y reducción de la forma con el recurso de la elipsis.

El uso sistemático de la metáfora y la elipsis forman el dispositivo con que Salarrué de sitúa ante 
su tiempo, definido por el choque cruel de la modernidad que devora los mundos tradicionales. 
Todo lo hace recreando irónicamente una aparente ingenuidad inadvertida de la voz que nos lo 
refiere. Este procedimiento lo podemos ver en “Semos malos” o en otros cuentos célebres como 
“La honra”, “La repunta” o “La brusquita”. Pero, por motivos que se harán evidentes más adelante, 
quisiera recordar uno aparentemente menos trágico, “Noche buena” (famoso por el “para vos 
nuay” que retoma Roque Dalton en el poema que dedica a Salarrué) que nos sitúa en ese primer 
encontrón del remoto mundo campesino con la sociedad de consumo. El deseo de la madre de 
familia de llevar juguetes nuevos a sus hijos y cómo ello la lleva a olvidar que, en su comunidad 
campesina, el arte y la vida son una sola cosa, y donde las guitarras ríen cuando sale ilusionada 
del caserío y retorna a él con las manos vacías.

Cuentos de cipotes, por otra parte, es un libro muy apreciado por los lectores, pero bastante 
descuidado por la crítica, quizá por su “ilegibilidad” al recrear de manera densa el habla popular, 
a la manera del Finnegans Wake de James Joyce, lo hace incomprensible para lectores no 
familiarizados con El Salvador. Para la aproximación que proponemos, podemos comenzar por 
decir que, contrario a lo que afirma el canon, Cuentos de cipotes no es un libro sobre el campo. 
Es un libro que transcurre en escenarios distintos: rurales, semiurbanos y urbanos. Con ello 
pretende abarcar toda la gama de espacios que constituyen al país. Ello se pone en evidencia en 
la introducción del volumen, “¿Qué hay en Cuentos de Cipotes?” (Salarrué, 1995, pp. 9-12), en que 
el autor al presentar el experimento literario a los lectores esboza su escenario de origen:

En un lejano atardecer, en el cruce de tres caminos, nos hallábamos esperando algo el adulto, el niño 
y yo […]. Era el adulto un polizonte del tráfico; estaba allí para saber lo números de los vehículos 
que entraban y salían de la ciudad; estaba, además, para decir requiebros a las muchachas de 
servidumbre que acertaban a pasar. (Salarrué, 1995, p. 11)

El autor nos lleva a los linderos de la urbe. El adulto, el policía, ejerce una función de vigilancia 
sobre quienes transitan y, de paso, abusa de su cargo, para asediar a las jóvenes que pasan del 
espacio urbano a su entorno inmediato, que no es exactamente el campo, sino una zona intermedia, 
de cruce de caminos, pero también de traslape de fronteras sociales y de lenguaje. Mientras el 
policía cumple su deber de poner a cada uno en su lugar, el niño, de manera espontánea, hace 
labor de zapa, al proferir “su cuento con todas las interrupciones propias del cuento del niño, que 
es un cuento que da sus propias alas, se atiza y se ríe de sí mismo” (Salarrué, 1995, p. 11).

Es un hablar, un narrar, que el policía ignora con desdén pero que tiene una fuerza especial, 
pues desordena la seriedad opresiva del mundo adulto. Y es el alter ego del autor, quien logra 
percibir ese sutil pero efectivo poder: “¡Yo te oía, yo gozaba tu cuento loco, yo te aplaudía la 



Ricardo Roque Baldovinos
Salarrué y la minificción

94

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 92-95.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

tontería inimitable, esa inimitable tontería que es tu tontería y mi tontería encantadora!” (Salarrué, 
1995, p. 11).

La tontería del niño es como el “idiota” o ilota para los griegos, que designa a quien es ajeno 
a la polis (la ciudad griega), pero vive dentro de ella, que pasa desapercibido, pero la transforma 
desde dentro. Es también la tontería de Mishkin, el príncipe idiota de Dostoievski, quien no 
comprende las reglas del mundo y, precisamente por ello, al actuar, pone en evidencia la locura 
del mundo que se pretende cuerdo. Esa fuerza disolvente del orden, pero afirmativa de la vida, 
es la que Salarrué busca recoger en la nueva forma: “¡Yo cogía de allí en mi corazón la estúpida 
carambada deliciosa que es el cuento de cipotes, que aquí distribuyo para todos los aburridos 
polizontes del mundo!” (Salarrué, 1995, p. 11).

El cuento de cipotes práctica, pues, la interrupción de la saturación intertextual del mundo, 
y la transforma en juego, desde la experiencia marginal, desde su mirada al sesgo a lo que se 
nos impone como normal y racional. Este juego lo podemos ver de manera bastante clara en 
“El cuento de lo que quiero y no quiero, las magiconerías y otras tonteras”, del cual el cineasta 
Ricardo Barahona ha realizado una espléndida animación.3 Este relato nos presenta la extracción 
del fractal, en este caso, del esquema narrativo simple que está a la base de toda narración: 
el deseo, que se manifiesta como el «querer tener”, el deseo de posesión. Pero luego esta se 
somete en el duelo verbal de la Firulina y la Cocolina, las dos niñas protagonistas, a un proceso 
recursivo de versiones, reversiones e inversiones, llevado al extremo por un vuelo incontrolable de 
la imaginación de las amigas, que terminan transformando el deseo de posesión en algo distinto.

La primera ronda de intercambios es sobre “querer tener”. Con el correspondiente espíritu de 
competencia, Cocolina se guarda su deseo para desear algo mejor que su amiga. Su disputa por 
el “querer tener” se aplica a la casa de muñecas. Para Firulina es una casa de muñecas que le 
responde con una voz que la trata de “grande”, le hablan de usted y con cortesía: “¿Qué quería la 
que toca?” (Salarrué, 1995, p. 73). A lo que Cocolina agrega otros detalles de ese querer ser aún 
más: la criada que la trata como a una señorita bien, la “niña Colina”, y se convierte en una de las 
muñecas rubias, que chismean entre ellas de las vecinas, “las niñas de enfrente”, y de sus novios. Es 
el deseo de ser rica como las niñas de enfrente; pero también de ser rubia y ser grande como para 
hablar de novios. Firulina descalifica el deseo de Cocolina por su falta de “verosimilitud”. Dice que 
son “cosas que no pueden ser”, y lo atribuye a que esta última no es lo suficientemente “grande”. 

El siguiente deseo de Cocolina es el de la “arcancía” que transforma centavos en reales. 
Nuevamente la reprende su amiga por su falta de realismo y la descalifica del juego por desear 
cosas mágicas, las “magiconerías”. De ese reproche, se defiende Cocolina aplicando el sentido 
común más lapidario de resignación a la pobreza: “más magiconería es estar queriendo tener y ni 
tiene uno nada” (Salarrué, 1995, p. 73).

Viene entonces una variación del esquema: el deseo de tener en negativo. El no querer tener. 
Que pareciera ser el único deseo que se permite a quienes nada tienen. En esta ronda del duelo 
verbal, Cocolina enuncia el primer no-deseo: el “gran chucho con rabia en el estómago” (Salarrué, 
1995, p. 73). Firulina, obsesionada con insistir en el sentido de realidad, traduce lo figurado a lo 
literal: “eso es los que tienen hambre”, padecimiento de la pobreza.

Firulina pretende entonces superar a su amiga con su propio deseo en negativo: “no tener 
bolejabón en el galiyo” (Salarrué, 1995, p. 74), a lo que Cocolina sigue a su vez con el juego 
de traducir lo figurado a lo literal: “eso es tener güegüecho”, que se refiere a tener bocio, una 
condición de hipertrofia de la tiroides por carencia de yodo, otro estigma de la pobreza. Pero en 
la defensa de su no deseo, Firulina recurre a algo nuevo, el poder del lenguaje imaginar mundos ya 
sin ninguna restricción de referente, cuando se detiene a describir las bombas de jabón: “bombas 
de vidrio de espuma con aigre adentro y colores que van volando” (Salarrué, 1995, p. 74).

3	 Se puede acceder a esta animación por medio del sitio web del Museo de la Palabra y la Imagen, en el siguiente 
enlace: https://archivomesoamericano.org/media_objects/db78tc01m 

https://archivomesoamericano.org/media_objects/db78tc01m


Ricardo Roque Baldovinos
Salarrué y la minificción

95

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 92-95.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

Es precisamente este poder ya irrestricto de la imaginación en el lenguaje el que se pone en 
práctica en el tercer momento del duelo: “el querer y el no querer”. Ello se ve en la intervención 
de Cocolina: no querer tener “unos dientes de quitar de noche”, es decir una dentadura postiza. El 
querer es para asustar “al que uno le da la gana” y no ser después de muerto “calavera de dientes 
pelados”. El no querer es por miedo a la oscuridad y para que no se reían con ella dentro de un vaso.

La intervención de Firulina, la grande y más seria, la supera en desmesura. No querer “una 
lamparita en el fundiyo como las luciérnagas” (Salarrué, 1995, p. 74). El querer es para que “la 
saquen en carroza de culumbrón” y para no “necesitar candela para ir al común [la letrina] y 
espantar a las cucas” (Salarrué, 1995, p. 74), es decir a las cucarachas. El no querer es para 
que cuando su papá le pegue no se queme las manos, deseo terrorífico de la naturalización y 
aceptación de la violencia en la crianza de los niños que, sin embargo, tiene un lado más jocoso 
cuando dice que con la lamparita la iban a regañar en el cine e iban a gritar “¡que se calle el jundío 
esa muchachita diadelante que no deja ver bien!” (Salarrué, 1995, p. 74). Este último intercambio 
en que las amigas compiten en el tamaño de lo disparatado es el que sella su complicidad. Se ríen 
a carcajadas, se empujan y salen agarradas de la mano. Las pone en plano de igual, pues Firulina 
desiste en imponer su sentido de realidad, desde su posición de “niña grande”. 

En el despliegue recursivo del esquema fractal del deseo a través de torsiones y distorsiones, 
Cuentos de cipotes nos da una mirada a su presente y al nuestro, de la mirada al sesgo del 
mundo adulto –de los polizontes– donde la ambición, el deseo de posesión, pone en movimiento 
la angustia de un mundo despiadado. El cuento nos presenta la reducción al absurdo desde 
la mirada al sesgo que se sitúa en la posición de máxima marginalidad: dos niñas pobres que 
habitan en las orillas de la ciudad. En un mundo que se ve a afectado por la pulsión consumista 
aún en sus rincones más lejanos, como en “Noche buena” de Cuentos de barro, el juego fractal 
con la célula narrativa básica de la compulsión de tener lo hace estallar como las pompas de 
jabón de la garganta imaginaria de Firulina. Y de esta manera, las niñas descubren que más 
importante que poseer objetos es el poder de creación infinita del lenguaje, en pocas palabras la 
poesía, que incluso a ellas, en su pobreza y marginación, les pertenece.

Con este breve y apresurado ejercicio de lectura, he intentado mostrar cómo la minificción nos 
permite rescatar a Salarrué de los empolvados catálogos del canon literario y atisbar así el juego 
innovador que ejercita sobre la tarea de escribir. 

Al descubrir este juego, quizá podamos comprender lo su palabra aporta de vitalidad a 
nuestro tiempo.

Referencias 

Herrera, B. (2009). Modernidad y modernización literaria en Centroamérica, en V. Grinberg y R. 
Roque Baldovinos (Eds.), Tensiones de la modernidad: el modernismo al realismo (pp. 3-34).  
F&G Editores.

Ette, O. (2009). Del macrocosmos al microrrelato. F&G Editores.

Munguía Zatarain, M. E. (2002). La construcción del universo poético en Cuentos de barro de 
Salarrué. Istmo, revista virtual de estudios literarios y culturales centroamericanos. http://
istmo.denison.edu/n03/articulos/universo.html

Salarrué. (1995). Cuentos de cipotes. Dirección de Publicaciones.

Sánchez Argüello, A. (2023). Minificción centroamericana: una primera mirada a la génesis y los 
rasgos propios del formato narrativo breve de la región. Revista Ístmica. (31), 85-115. https://
dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8751485 

http://istmo.denison.edu/n03/articulos/universo.html
http://istmo.denison.edu/n03/articulos/universo.html
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8751485
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8751485

