
40

REALIDAD
Revista de Ciencias Sociales y Humanidades

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 40-57.
URL: https://revistas.uca.edu.sv/index.php/realidad

DOI: https://doi.org/10.51378/realidad.vi167.10641 
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

Publicamos bajo la Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial 4.0 Internacional (CC BY-NC 4.0)

Enajenación y tiempo. Aporte de Simone Weil a la teoría de la enajena-
ción de Karl Marx, a partir de su obra La condición obrera, de 1936

Alienation and Time. Simone Weil’s Contribution to Karl Marx’s
Theory of Alienation, Based on her 1936 work, The Laborer 

Condition

Pedro Martín García Vallecillo
Investigador independiente 

El Salvador
pedromartin1407@gmail.com

ORCID: https://orcid.org/0009-0002-0452-6766 

Fecha de recepción: 13 de mayo de 2025
 Fecha de aceptación:  5 de agosto de 2025

A mi amiga del corazón, mi motor e inspiración;
a Héctor Samour, quien me enseñó a leer a Karl Marx

y a Ulises Amaya, quien me presentó a esta 
maravillosa filósofa: Simone Weil.

Resumen: El presente artículo analiza cómo el concepto de “enajenación” de Karl Marx, 
desarrollado en los Manuscritos económico-filosóficos de 1844 para explicar la alienación del 
obrero bajo el capitalismo, se enriquece con la reflexión fenomenológica de Simone Weil en su 
obra: La condición obrera, de 1936. Mientras Marx aborda la alienación desde una crítica estructural 
del sistema de producción, Weil profundiza en la experiencia de vida concreta del trabajador en la 
fábrica, introduciendo el factor “tiempo” como clave para entender su deshumanización.

Marx explica la enajenación como un fenómeno derivado de la propiedad privada y la división del 
trabajo, centrando sus conclusiones en los efectos materiales. Sin embargo, Weil señala que su 
análisis omite dimensiones vivenciales, como la monotonía del tiempo industrial, la fragmentación 
de la atención y la pérdida de agencia psicológica en gestos repetitivos, que producen en el 
obrero la sensación de no tener control de lo que hace o piensa, haciendo que la alienación no 
sea solo económica sino existencial, en donde el tiempo mecanizado vacía de sentido la vida del 
obrero.

La contribución de Weil radica en evidenciar que Marx, al priorizar una crítica abstracta del 
sistema de producción capitalista, pasó por alto cómo la temporalidad fabril corroe la subjetividad 
humana. Su lectura fenomenológica revela que la enajenación capitalista no se supera únicamente 
con cambios estructurales, sino también transformando la relación cualitativa del ser humano 
con su trabajo y su tiempo.

Palabras clave: enajenación, tiempo, ritmo, fábrica, capitalismo.

https://revistas.uca.edu.sv/index.php/realidad
https://doi.org/10.51378/realidad.vi167.10641
mailto:pedromartin1407@gmail.com
https://orcid.org/0009-0002-0452-6766


Pedro Martín García Vallecillo
Enajenación y tiempo. Aporte de Simone Weil a la teoría de la enajenación de Karl Marx,

a partir de su obra La condición obrera, de 1936

41

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 40-57.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

Abstract: This article analyzes how Karl Marx’s concept of “alienation”, developed in The Economic 
and Philosophical Manuscripts of 1844 to explain the worker’s alienation under capitalism, is 
enriched by Simone Weil’s phenomenological reflection in her 1936 work, «The Laborer Condition. 
While Marx approaches alienation from a structural critique of the production system, Weil delves 
into the concrete life experience of the worker, introducing «time» as a key factor in understanding 
their dehumanization.

Marx explains alienation as a phenomenon derived from private property and the división of labor, 
focusing his conclusions on material effects. However, Weil points out that his analysis overlooks 
experiential dimensions such as the monotony of industrial time, the fragmentation of attention, 
and the loss of psychological agency in repetitive gestures, which give the worker the feeling 
of having no control over what they do or think, making alienation not only economic but also 
existential, where mechanized time drains the worker’s life of meaning.

Weil’s contribution lies in demonstrating that Marx, in prioritizing an abstract critique of the 
capitalist production system, overlooked how factory temporality corrodes human subjectivity. 
Her phenomenological reading reveals that capitalist alienation cannot be overcomed solely 
through structural changes, but by transforming the qualitative relationship between human 
beings and their labor and time.

Keywords: alienation, time, rhythm, industrial plants, capitalism.

Introducción

El concepto de “enajenación” o “alienación”1,  desarrollado por Karl Marx en su obra “Manuscritos 
económico-filosóficos de 1844”2  —donde explica el estado o situación que el obrero experimenta 
en la dinámica de producción capitalista—, ha sido complementado y enriquecido por la reflexión 
filosófica desarrollada por Simone Weil3 en su obra La condición obrera4. A partir de su experiencia 
como trabajadora de una fábrica francesa en 1934, Weil reflexionó sobre este fenómeno y su 
desarrollo en la vida de los obreros bajo el sistema de producción capitalista. En consecuencia, 

1	 Alienación, es un concepto que proviene del idioma latín (alienatĭo), que consiste en el acto y resultado de alienar. 
Este verbo, alude a enajenar, quitar o escindir. A nivel general, puede decirse que la alienación consiste en la pérdida 
de algo que es propio o que constituye la esencia. En un sentido estricto, la diferencia entre alienación y enajenación 
reside en que la alienación hace referencia a la simple presencia o acto de lo otro o lo ajeno, mientras que la enaje-
nación hace énfasis en el hallarse dentro de ese acto en que se expresa lo otro o lo ajeno (Real Academia Española, 
2024). Antonio González utiliza los conceptos de “alienación” y “enajenación” sin hacer distinción entre ellos, comen-
tando: “Marx emprende la revisión de un concepto filosófico capital en el hegelianismo: la idea de enajenación o alie-
nación” (Karl Marx. Los Manuscritos de 1844. Editado por Antonio González. (San Salvador: UCA Editores,1987),15). 
En este trabajo, pues, se utilizará “alienación” como sinónimo de “enajenación”, definiéndola como el “extrañamiento” 
que el ser humano experimenta de sí mismo, de la naturaleza y los demás seres humanos, que permanecen ajenos a 
él como producto de su lugar de participación en el sistema de producción capitalista.

2	  Karl Marx escribió los Manuscritos económico-filosóficos de 1844, para abordar el tema de la enajenación dentro del 
sistema capitalista, en que al ser humano le es arrancada su esencia para sumergirlo en un mundo que le es ajeno, 
que lo instrumentaliza y lo domina, evitando su propia realización, al mismo tiempo que, ideológicamente, oculta las 
verdaderas dinámicas del mundo real en que vive. Como comenta Antonio González, en el prólogo de la edición de los 
Manuscritos de 1844, de UCA Editores (Marx, 1987), citado en este trabajo, Marx nunca publicó estos escritos, ni hizo 
“mención de ellos al pasar revista a sus obras en el “Prólogo” de 1859 a la Crítica de la Economía Política” (González en 
Marx, 1987, pp.7-8) y sin embargo este libro constituye la base filosófica de lo que posteriormente fue todo el trabajo 
de análisis científico del sistema de producción que culmina en su obra máxima El capital (Marx, 1987, p. 22).

3	 Existe una controversia entre varios autores especialistas referente a si Simone Weil leyó o no la obra de Marx y, para 
el interés específico de este artículo, si leyó o no los Manuscritos de 1844. Entre los autores más relevantes destacan: 
George A. Panichas (Panichas, 1984); Simone Pétrement (Pétrement, 1976); Gabriella Fiori (Fiori, 1989) entre otros. 
Otro elemento importante por considerar que puede apoyar la tesis de que muy probablemente Simone Weil no 
tuvo acceso a los Manuscritos de 1844, es que esta obra de Marx fue publicada por primera vez en su totalidad por 
el Instituto Marx-Engels-Lenin, de Moscú, en 1932, y la primera traducción al inglés se publicó en 1959.

4	 Simone Weil escribió La condición obrera durante su estancia en la ciudad de Marsella en 1936, un año después de 
su experiencia como obrera en las fábricas de la compañías Alsthon y Renault en París entre 1934 y 1935. Su obra fue 
publicada póstumamente en 1951. En este libro, Weil reflexiona filosóficamente sobre su experiencia personal en la 
manufactura, las condiciones de vida de los trabajadores, la justicia social y la libertad individual.



Pedro Martín García Vallecillo
Enajenación y tiempo. Aporte de Simone Weil a la teoría de la enajenación de Karl Marx,

a partir de su obra La condición obrera, de 1936

42

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 40-57.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

agregó nuevos elementos teórico-conceptuales como el “tiempo”5 y el “ritmo”, para comprender 
la dinámica fenomenológica de la “enajenación” dentro del sistema manufacturero capitalista y 
su impacto en la vida personal de los trabajadores, contribuyendo así a la enajenación colectiva 
de la clase obrera6. 

El objeto de estudio en este trabajo es analizar cómo Simone Weil complementa la teoría de 
la enajenación de Karl Marx, realizando un aporte significativo a partir de su reflexión filosófica 
del concepto «tiempo» en la producción industrial y su impacto fenomenológico en la condición 
obrera.

Para alcanzar este propósito, el artículo se divide en tres partes: en la primera, se expone la 
teoría de la enajenación de Marx, identificando los conceptos clave de su propuesta filosófica; 
en la segunda, se presenta el concepto filosófico de «tiempo», con el que Weil complementa la 
teoría de la enajenación de Marx; y en la tercera, se exponen los aportes que Weil hace a la teoría 
de la enajenación de Marx identificando la originalidad de su propuesta. 

Es importante advertir algunas cosas: primero, el «tiempo» es un concepto utilizado de 
diversas formas en toda la obra bibliográfica de Simone Weil: como causa de la enajenación 
(Weil, 2010), como concepto vinculado a la experiencia espiritual (Weil, 1994), como forma de 
intuición sensible vinculada a la naturaleza, como marca, signo o condición de la «existencia» o 
ausencia de ésta (Ruiz Jiménez, 2019, p. 352), como intermediario ontológico de la realidad (Ruiz 
Jiménez, 2017, p. 135), etc. En este trabajo interesa el concepto de «tiempo» fundamentalmente 
desarrollado en su libro La condición obrera (y complementado por citas afines en otros trabajos 
de la autora), como causa y factor de la enajenación de los obreros en el sistema productivo. 
Segundo, el presente escrito se centra en la propuesta que Marx desarrolla en su obra: Manuscritos 
económico-filosóficos de 1844, y en el tratamiento que da a la relación de la enajenación con el 
trabajo, sin pretender hacer una exposición del fenómeno comprendido en la totalidad de la obra 
filosófica de este autor. Tercero, en este trabajo no se aborda en profundidad la propuesta de 
Weil para la superación de la enajenación padecida por los obreros en el sistema de producción. 
Solamente se bosqueja su planteamiento inicial, basado en el «pensamiento» y «acción», como 
camino de libertad humana frente a toda forma de enajenación, ya que esto es materia de otro 
trabajo complementario.

1. Los conceptos fundamentales de la teoría de la enajenación de Karl Marx

Este primer apartado tiene como propósito exponer la teoría de la enajenación7 de Karl Marx, 
desarrollados en su libro Manuscritos económico-filosóficos de 1844, identificando los conceptos 
clave de su propuesta filosófica. Para su desarrollo, se presenta el concepto de enajenación del 
autor y posteriormente las cinco maneras en que esta se manifiesta en la vida de los obreros en 
el sistema capitalista. 

5	 Para Simone Weil, el concepto de “tiempo” es la clave para entender la enajenación que el obrero experimenta en la 
fábrica, ya que el trabajo se caracteriza por una temporalidad específica que se impone por el sistema de producción 
capitalista e invade todas las esferas y dinámicas de la vida del trabajador, incluso en sus momentos de descanso, 
familia, reproducción y ocio; haciéndole perder su sentido de la vida y su experiencia de humanidad. Para Weil el 
“tiempo” se divide en pequeños fragmentos caracterizados por una repetición mecánica (el “ritmo”) de una actividad 
física, que obliga al trabajador a prescindir de su conciencia sobre sí mismo y su actividad, despersonalizándolo y 
alienándolo de los minutos, las horas, los días, los años y la vida misma.   

6	 Una de las cosas más importantes aportadas por Simone Weil a la teoría de la enajenación fue su reflexión filosófica 
sobre la experiencia de la dinámica de producción capitalista en su vida personal y la de sus compañeros obreros, 
durante su trabajo en una fábrica de París en 1934 y 1935. Esta vivencia le permitió conocer de primera mano, cómo 
el “tiempo” impacta física, mental, psicológica y espiritualmente la condición de vida, generando la dinámica de 
enajenación que configura a los obreros industriales.

7	 Marvin Estrada López explica que Marx en los Manuscritos de 1844 utiliza los conceptos enajenación, alienación y 
extrañamiento como sinónimos. En este trabajo estos tres conceptos se utilizarán de igual manera (Estrada López, 
2014, p. 110, n. 2) 



Pedro Martín García Vallecillo
Enajenación y tiempo. Aporte de Simone Weil a la teoría de la enajenación de Karl Marx,

a partir de su obra La condición obrera, de 1936

43

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 40-57.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

 Marx desarrolla el tema de la enajenación en el primero de los Manuscritos8, definiéndolo de 
la siguiente forma:

El trabajador pone su vida en el objeto y su vida no le pertenece ya a él sino al objeto. Cuanto mayor 
sea su actividad, pues, menos poseerá. Lo que se incorpora al producto de su trabajo no es ya suyo. 
Cuanto más grande sea este producto, pues, más se disminuye él. La enajenación del trabajador 
en su producto no sólo significa que su trabajo se convierte en un objeto, asume una existencia 
externa, sino que existe independientemente, fuera de él mismo y ajeno a él y que se opone a él 
como un poder autónomo. La vida que él ha dado al objeto se le opone como una fuerza ajena y 
hostil. (1987, p. 36)

Estrada López explica que, en Marx, la enajenación consiste en sentir algo propio como ajeno, 
como no propio (Estrada López, 2014, p. 110). En este sentido, se considera al trabajo, su producto 
y su actividad, como algo donde el trabajador “no ve en esta labor su propia realización ni ve en 
el producto que produce su propia creación” (Estrada López, 2014, p. 112). Marx describe de la 
siguiente manera9 las consecuencias de la enajenación:

Este hecho supone simplemente que el objeto producido por el trabajo, su producto, se opone 
ahora a él como un ser ajeno, como un poder independiente del productor. El producto del trabajo 
es trabajo encarnado en un objeto y convertido en cosa física; este producto es una objetivación 
del trabajo. La realización del trabajo aparece en la esfera de la economía política como una 
invalidación del trabajador, la objetivación como una pérdida y como servidumbre al objeto y la 
apropiación como enajenación. (1987, p. 35) 

Erich Fromm complementa advirtiendo que, en la enajenación, la naturaleza, los demás y el ser 
humano mismo están por encima y en contra suya como objetos, aunque puedan ser objetos de 
su propia creación (Fromm, 2004, p. 55). Esto indica que la enajenación es un fenómeno complejo 
que tiene diversas formas de configurarse, manifestarse e impactar en la vida de los obreros. A 
continuación, se presentan los cinco tipos de enajenación que Marx identifica como generados 
por el sistema de producción capitalista: a) del producto; b) de la actividad productiva; c) de la 
naturaleza; d) de los demás seres humanos; y e) de sí mismo. 

1.1. La enajenación del producto

Marx define el producto como el objeto producido por el trabajo del trabajador. Por esto el 
autor denomina “producto encarnado” al producto de la actividad del trabajador, ya que en él 
se encuentra contenido el esfuerzo físico, la objetivación de la inteligencia y la manifestación 
del espíritu del trabajador. Marx señala que, en el trabajo, el ser humano se realiza al objetivar su 
esencia (capacidad física, inteligencia y espíritu), poniéndola al servicio de los demás a través de 
su producto (Marx, 1987, pp 36-37). 

Sin embargo, en el sistema capitalista, la realización del trabajo se manifiesta como una 
invalidación del trabajador, la objetivación como una pérdida; y, en lugar de sentirse libre, 
porque su inteligencia y su espíritu se manifiesta en la realidad del producto, el trabajador se 
descubre sometido a la servidumbre del objeto que produce (Marx, 1987, p. 37). Para Marx, la 
enajenación ocurre porque el trabajador se relaciona con su producto como un objeto ajeno y 

8	 Los Manuscritos económico-filosóficos de 1844  están estructurados en un prefacio, tres manuscritos destinados a la 
reflexión del trabajo enajenado, la relación de la propiedad privada, y la propiedad privada y el trabajo. Posteriormen-
te Marx desarrolla los temas de la propiedad privada y el comunismo, necesidades, producción y división del trabajo, 
el dinero. Concluye con la crítica de la dialéctica y de la filosofía de Hegel en general. 

9	 A continuación, se presentan algunas de las muchas frases con que Marx explica el impacto de la enajenación sobre 
el trabajador: “A mayor aumento de la productividad y riqueza del sistema capitalista, mayor empobrecimiento de 
los trabajadores”. “Entre más mercancías crea el sistema de producción capitalista, más mercancía se convierte el 
trabajador”. “Entre más poder crea la producción para los dueños de los medios de producción, menos poder tienen 
los trabajadores”. “Entre más se valora el mundo de las mercancías, menos valor tiene la vida de los trabajadores”. “A 
mayor ingenio e inteligencia puesta en el producto, mayor empobrecimiento y embrutecimiento del trabajador”. “A 
mayor belleza y refinamiento del producto, mayor deformidad y fealdad del trabajador” (Marx, 1987, pp.33-35. 



Pedro Martín García Vallecillo
Enajenación y tiempo. Aporte de Simone Weil a la teoría de la enajenación de Karl Marx,

a partir de su obra La condición obrera, de 1936

44

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 40-57.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

extraño: “El trabajador pone su vida en el objeto y su vida ya no le pertenece a él sino al objeto” 
(Marx, 1987, p. 36).

1.2. La enajenación de la actividad productiva

Para Marx, la economía política clásica oculta la enajenación inherente a la naturaleza de la 
actividad productiva, al no examinar la relación directa entre “trabajo” y “producción” (Marx, 
1987, p. 38). Por ello, el filósofo alemán parte de lo elemental, constatando que el trabajo, como 
actividad, es externo al trabajador y que el capitalismo lo despoja de su naturaleza humana. En 
la actividad productiva, el trabajador no se realiza en el trabajo, sino que se niega a sí mismo, 
experimentando una sensación de malestar; no desarrolla libremente sus energías creativas y 
físicas, se encuentra físicamente exhausto y se siente mentalmente abatido (Marx, 1987, p. 38).

Para Marx, la enajenación cobra relevancia porque, en la actividad productiva, el trabajador 
siente que el trabajo no es voluntario sino impuesto, una actividad forzada que ya no es producto 
de su creatividad y deseo de satisfacer la necesidad de expresión de su espíritu, sino solo un 
medio para satisfacer la necesidad de sobrevivir. Por ello, el trabajo ya no es parte de la esencia 
del ser humano, algo que lo define y realiza; sino que se le presenta como externo, porque no es 
“su trabajo” sino el “trabajo de otro” y “para otros”. En esta actividad productiva, el trabajador no 
se pertenece a sí mismo, sino que le pertenece a otro: al capitalista (Marx, 1987, p. 39).

1.3. La enajenación de la naturaleza

Marx explica que, desde el inicio de la vida, los seres humanos entraron en contacto con 
la naturaleza para sobrevivir, ya que ella les proporcionó todo lo necesario para garantizar la 
reproducción material de la sociedad. Con ello, cada persona y los grupos humanos descubrieron 
que eran parte de la naturaleza y que la naturaleza era parte suya y de su sociedad. Este contacto 
llevó a los seres humanos a comprender que la naturaleza es la extensión de su cuerpo humano y 
social, ya que ella proporciona los medios para la reproducción y desarrollo de la vida individual 
y colectiva (Marx, 1987, p. 39). Por esto, Marx define a la naturaleza como el “cuerpo inorgánico” 
(Marx, 1987, p. 40) que revela la extensión y universalidad de la vida humana (Marx, 1987, p. 40). 

Todo trabajo, como actividad vital ejercida por los seres humanos, impacta su “cuerpo 
inorgánico”, por lo que es necesario tener una responsabilidad con la naturaleza para preservarla 
como fuente de vida. Sin embargo, el capitalismo enajena al hombre de su “cuerpo inorgánico”, ya 
que el sistema de producción ha reducido la naturaleza a objeto con valor de cambio únicamente. 
Marx muestra que ahora el ser humano se coloca frente a la naturaleza como a algo ajeno a él, 
susceptible de ser objetivada, instrumentalizada, manipulada, cuantificada y explotada. En esto, 
la alienación aparece porque el ser humano ha perdido de vista a la naturaleza como parte de su 
propia existencia. Ya no es parte de la vida humana, sino simple mercancía; ya no es el “cuerpo 
inorgánico” que garantiza la vida de la especie humana, sino propiedad individual al servicio de los 
capitalistas y materia prima para el sistema de producción. Por tanto, el sentido de la naturaleza 
ya no es preservar la vida de toda la especie humana, sino ser fuente de enriquecimiento para 
unos cuantos dueños de medios de producción, quienes la han “extrañado” completamente del 
resto de la sociedad (Marx, 1987, pp. 40-41).

1.4. La enajenación de los demás seres humanos

Marx va más allá y explica que cuando el ser humano interactúa con la naturaleza a través 
del trabajo y objetiva su inteligencia en ella, no produce solamente desde y para sí mismo; sino 
que construye “desde” la necesidad de la especie y “para” la especie. El trabajo humano va 
construyendo la vida de la especie: edifica casas, confecciona ropa, cultiva y cosecha alimentos 
para procurar el sustento, ingenia herramientas, diseña y construye obras para la especie, etc. Al 



Pedro Martín García Vallecillo
Enajenación y tiempo. Aporte de Simone Weil a la teoría de la enajenación de Karl Marx,

a partir de su obra La condición obrera, de 1936

45

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 40-57.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

construir con su razón, el ser humano proyecta la realización de una obra para el servicio de la 
especie: La razón le otorga conciencia de esto (Marx, 1987, p. 41). 

Sin embargo, Marx constata que el capitalismo, al tener como supremo valor el individualismo, 
convierte la vida de la especie en un medio para la vida individual. La especie pierde valor ante 
el individuo que se vuelve el valor absoluto. Aquí Marx identifica una inversión de la realidad que 
produce la alienación: La vida individual, que tenía un sentido concreto de conexión y servicio en 
favor del desarrollo y reproducción de la vida de la especie, en el capitalismo se convierte en un 
concepto abstracto que aparece como fin último, y la vida de la especie se presenta ahora como 
medio al servicio de la vida individual. 

El lugar donde esto se manifiesta con claridad es en la competencia capitalista: los seres 
humanos ya no son parte de la especie a la que están llamados a cuidar y propiciar condiciones 
para la preservación de la vida; sino simples competidores individuales, cuyo objetivo es eliminar 
y destruir a los otros de su especie en función de su propio interés y beneficio, sin importar 
cuantos mueran en esta dinámica. En la división del trabajo, la dignidad humana es sustituida por 
la jerarquía de mando en el sistema de producción capitalista, y la vida humana es vista como un 
medio de producción a favor de los intereses individuales del dueño de los medios de producción 
(Marx, 1987, pp. 42-43).

1.5. La enajenación de sí mismo

Por último, lo que ocurre al ser humano en su relación consigo mismo dentro del sistema 
capitalista. Marx explica que el trabajo es para el hombre, el proceso en que objetiva su espíritu y 
su razón sobre la realidad. En el trabajo, el “ser” (su esencia) del hombre se exterioriza a través de 
los objetos que fabrica. El ser humano construye cosas, no por instinto, como los animales, sino 
porque proyecta su razón sobre la naturaleza y, al hacerlo, objetiva su inteligencia en la realidad. 
El ser humano también produce cosas según las reglas de la estética, lo que le permite involucrar 
y externalizar su espíritu en la producción.

Con el trabajo enajenado, el ser humano pierde la capacidad de exteriorizar su razón y su 
espíritu en la interacción con la naturaleza a través del proceso productivo, extrañándose del 
espacio, el proceso y el acto mismo para objetivar su esencia como ser humano. Con esto, el 
capitalismo le ha quitado al ser humano la capacidad de relacionarse consigo mismo, al privarle 
de la posibilidad de desarrollar su esencia como ser humano sobre lo que produce (Marx, 1987, 
pp. 43-44). En palabras de Estrada López: 

El trabajador enajenado de su trabajo no ve en él su propia naturaleza, ya que la desconoce al no 
reconocer como suyo el producto de su trabajo o la contribución que hace a la vida de la especie 
(…). Es decir, cuando el trabajo es enajenado, el ser humano tampoco puede considerar su propia 
naturaleza como algo propio. (2014, p. 112)

La teoría de la enajenación expuesta por Marx en  los manuscritos económico–filosóficos de 
1844, explica que el capitalismo genera un proceso de alienación donde el obrero experimenta un 
extrañamiento del producto que ha hecho con sus manos, de la actividad productiva en la que 
tenía la esperanza de realizarse, de la naturaleza como “cuerpo inorgánico” que soporta la vida y 
el desarrollo de la sociedad, de los demás seres humanos como miembros de la especie y de sí 
mismo como ser que objetiva su inteligencia y su espíritu en la obra de su actividad productiva. 
Con esto, la enajenación que ocurre en el capitalismo pone en marcha una dinámica en que la 
vida que el trabajador ha dado a los productos de su trabajo, se le opone como una fuerza ajena 
y hostil que lo domina, degrada y desaparece.



Pedro Martín García Vallecillo
Enajenación y tiempo. Aporte de Simone Weil a la teoría de la enajenación de Karl Marx,

a partir de su obra La condición obrera, de 1936

46

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 40-57.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

2. “Tiempo” y “ritmo”: complementos de Simone Weil a la teoría de la 
enajenación de Marx

Este segundo apartado tiene como propósito presentar los conceptos filosóficos de “tiempo” 
y “ritmo” con que Simone Weil complementa la teoría de la enajenación de Marx. Para su 
desarrollo se divide en tres partes: primero, el concepto “tiempo” como factor de enajenación 
de la estructura externa de la vida del trabajador generada por el capitalismo; segundo, un 
acercamiento fenomenológico al concepto de “ritmo” como configurador psicológico de la 
persona a partir del “tiempo” establecido por la dinámica de producción; y tercero, los elementos 
complementarios de ambos conceptos a la teoría de la enajenación de Marx.

2.1. El concepto “tiempo” como enajenador estructural de la vida del trabajador

Aunque Simone Weil no elaboró una teoría filosófica sistemática de la enajenación, su 
pensamiento contiene reflexiones antropológicas, políticas, morales, psicológicas y espirituales 
derivadas de su experiencia en la fábrica. Estas reflexiones señalan la ruta para construir una 
profunda e intuitiva fenomenología del “tiempo”, entendido como una fuerza objetiva, abstracta, 
externa y estructural. Dicha fuerza configura todo el entorno vital del obrero, despojándolo de 
la autonomía sobre el control de sus decisiones y su contexto, al someterlo a una dinámica de 
producción donde las “horas” de la vida son establecidas por la lógica del capitalismo. 

Las reflexiones de Weil complementan, con sutiles matices, lo propuesto por Marx en 
los manuscritos de 184410, para quien la enajenación se explica como consecuencia de una 
relación económica donde el obrero queda subordinado al sistema de producción. Marx explica 
magistralmente la enajenación desde el dinamismo económico; pero Weil no se queda en lo 
abstracto, sino que desciende hasta las entrañas ocultas del extrañamiento vivencial, para 
ilustrar cómo el peso de las “horas” en la fábrica se imponen sobre el trabajador, produciendo la 
desconexión entre la vida y la realidad y convirtiendo la enajenación en “la forma misma de la 
existencia” (Weil, como se citó en Ruiz Jiménez, 2019, p. 349). 

Weil inicia su fenomenología del “tiempo” indicando que, debido a la necesidad de los obreros 
de trabajar en la fábrica para sobrevivir, la vida, la familia, los sueños, la felicidad, las aspiraciones 
y los proyectos personales se vuelven secundarios ante la urgencia del salario que garantiza la 
subsistencia. El salario, que antes era lo accesorio para que el ser humano viviera y construyera 
condiciones para ser feliz, se convierte ahora en el objetivo de la vida, en lo esencial para la 
existencia, incluso a costa de perder la propia felicidad. El “tiempo” necesario para ganar ese 
salario, que antes era lo accesorio, se transforma en el centro de la vida de los obreros, volviéndose 
lo esencial; mientras todo lo que antes era esencial tomó el lugar de lo accesorio (Weil, 1996, p. 
43). Con esto, Weil ubica el problema de la enajenación de las sociedades industrializadas en el 
“tiempo” como factor que se transforma en lo esencial. Paradójicamente, este “tiempo”, que es 
lo que el obrero necesita para vivir y ser feliz, es lo que la producción industrial sustrae, suprime 
y elimina de la vida de los obreros a través de las horas que demanda pasar dentro de la fábrica 
para ganar un salario, sumadas a las horas que el trabajador dedica en su tiempo libre, para 
recuperar las energías necesarias para volver a la faena laboral a rendir en la extenuante dinámica 
productiva. 

Weil afirma que lo anterior funciona haciendo que los trabajadores vean y entiendan el período 
de tiempo que dedican a la producción industrial y, posteriormente, a la recuperación de la fuerza 
de trabajo en su tiempo libre, como una «inversión» de la realidad (parafraseando a Marx, en 
su famosa cita de La ideología alemana, en que utiliza la metáfora de la «cámara oscura» para 
describir la ideología en que los hombres y sus relaciones aparecen invertidos, haciendo que todo 
se vea de cabeza. Marx y Engels, 1974, p. 26). En esta inversión, el tiempo necesario para vivir y ser 

10	 En los textos de Simone Weil se pueden encontrar múltiples citas sobre la relación entre tiempo y enajenación. Por 
la brevedad de este trabajo, en este apartado sólo se utilizan las más ilustrativas. 



Pedro Martín García Vallecillo
Enajenación y tiempo. Aporte de Simone Weil a la teoría de la enajenación de Karl Marx,

a partir de su obra La condición obrera, de 1936

47

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 40-57.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

feliz es ahora una carga que aliena la propia existencia humana, perdiendo el propósito en la vida 
por acumular tiempo para ganar un salario. Weil comenta: “el tiempo en la fábrica no es vivido, 
sino sufrido; es un tiempo que se escapa sin dejar huella en el alma” (Weil, 2010, p. 45).

Weil identifica que, en la fábrica, el símbolo del «tiempo» que enajena la existencia de 
los obreros es el «reloj», el cual divide la vida del trabajador en horas y minutos vendibles al 
dueño de la empresa y donde cada instante debe ser contabilizado y rentabilizado como parte 
de la producción y las ganancias (Weil, 2010, p. 48). En efecto, Weil remarca que el «tiempo» 
es sinónimo de pérdida de libertad, ya que el espacio de vida del trabajador contenido entre 
la hora de entrada y la hora de salida de la jornada laboral, es tiempo que no pertenece a la 
vida del obrero, porque es comprado por el dueño de los medios de producción: “el obrero 
no posee su tiempo; es un esclavo del horario, del pitido de entrada y salida” (Weil, 2010, p. 
51). La filósofa constata que durante ese «tiempo» en que el trabajador vende su vida como 
fuerza de trabajo al dueño de los medios de producción, lo único que importa es el proceso de 
manufactura, desvalorando por completo la vida del trabajador, para quien las horas dentro de 
la fábrica pasan a ser horas no vividas por él. Weil lo expresa diciendo: “las horas en la cadena 
de montaje son horas muertas, que no alimentan ni el pensamiento ni el espíritu” (Weil, 2010, p. 
56). El trabajador está muerto durante las horas de trabajo dentro de la fábrica: no existe como 
persona, sino sólo como engranaje en la cadena de producción, pues no importa su vida, con 
todos sus sueños, aspiraciones, proyectos o ilusiones; sino únicamente su desempeño mecánico 
y hasta inconsciente en el proceso de ensamblaje del producto.

Como consecuencia, Weil denuncia que el «tiempo» es el símbolo del robo de la vida de los 
trabajadores como extrañamiento perpetrado por parte de los propietarios de las fábricas: “El 
capitalismo hurta el tiempo como hurta la fuerza de trabajo; ambos son mercancías expropiadas” 
(Weil, 2010, p. 60). Para el trabajador “no hay respiro; el tiempo de la fábrica es una carrera sin 
metas, donde el cansancio no conoce tregua” (Weil, 2010, p. 63) y donde “el ritmo de las máquinas 
impone su tiranía, y el tiempo humano se pliega al tiempo del capital” (Weil, 2010, p. 67). 

Este proceso de enajenación que ocurre durante la dinámica de producción dentro de la fábrica 
borra la capacidad de pensar, de tener conciencia de sí mismo y la memoria del trabajador, haciendo 
que un día sea igual a otro, una semana a otra, un mes a otro y un año a otro: “Los días en la fábrica 
se confunden; no hay hitos, solo repetición infinita” (Weil, 2010, p. 70). Para Weil, esta situación 
de extrañamiento de la conciencia del «tiempo» y de la vida que el obrero tiene consigo mismo 
es similar a una ensoñación, en donde las horas libres que se tienen fuera de la jornada laboral no 
compensan el tiempo perdido dentro de las horas contenidas en la dinámica de producción. Al 
final, después de observar vidas enteras de obreros que han envejecido en las fábricas, consumidos 
por décadas de agotamiento continuo y crónico en las cadenas de producción, Weil concluye que 
el «tiempo» dentro del sistema industrial, como mecanismo de enajenación, no es más que una 
dinámica de deshumanización que arranca y anula la condición humana, ya que le impide al ser 
humano ser dueño de sí mismo y de su existencia (Weil, 2010, p. 78).

2.2. Fenomenología del “ritmo” como enajenación de la psicología del trabajador

La experiencia vivida por Simone Weil como obrera de la fábrica eléctrica Alsthom (en la 
actualidad Alstom) y, posteriormente, de la empresa metalúrgica Renault, entre diciembre de 1934 
y agosto de 1935, produciendo motores, equipos eléctricos y piezas mecánicas para automóviles, 
le permitió identificar una sutileza muy importante en la comprensión de la enajenación sufrida 
por los trabajadores dentro del concepto de “tiempo”: el impacto en la vida psicológica generada 
por el “ritmo”11.

11	 Para ejemplificar la sutil diferencia entre “tiempo” y “ritmo” existe una anécdota de Ludwig van Beethoven y su re-
lación conflictiva con el “metrónomo” mecánico (inventado por Johann Nepomuk Maelzel, en 1815). Beethoven fue 
uno de los primeros compositores en anotar indicaciones de metrónomo en sus partituras, como en la Sinfonía N° 9 
en Re menor “Coral”; sin embargo, se dice que luego rechazó dichas anotaciones borrándolas, porque, en su opinión: 



Pedro Martín García Vallecillo
Enajenación y tiempo. Aporte de Simone Weil a la teoría de la enajenación de Karl Marx,

a partir de su obra La condición obrera, de 1936

48

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 40-57.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

Para Weil, el “tic-tac” del reloj es el símbolo externo, tangible y cuantificable de la enajenación 
que el “tiempo” provoca en la vida de los trabajadores. El recorrido cadencioso de las manecillas, 
rebasando segundo tras segundo, minuto tras minuto, hora tras hora de manera sonora, se 
interioriza en la mente y el cuerpo del trabajador hasta convertirse en un rítmico sometimiento 
psicológico, asumido inconscientemente, que anula la vida personal del trabajador, incluso más 
allá de las horas de confinamiento dentro de la fábrica. Weil explica que, esta interiorización 
involuntaria del “tiempo” en la psique del obrero, se vuelve crucial para entender la realidad de un 
“extrañamiento” enclavado en lo más profundo de la vivencia, la situación moral y la experiencia 
espiritual de la condición humana de los trabajadores que mueven la fábrica (Ruiz Jiménez, 2019, 
p. 362): 

A este tic tac cuya monotonía es insoportable de escuchar durante mucho tiempo, los obreros 
deben casi reproducirlo con su mismo cuerpo. Este encadenamiento ininterrumpido, por otra parte, 
tiende a hundir al hombre en un sueño, pero hay que soportar tal monotonía sin dormir. (Weil, 2010, 
p. 172)

El “ritmo”, marcado por el efecto del reloj interiorizado en la psicología humana, profundiza 
la enajenación del obrero (Weil, 2010, p. 81) que se manifiesta en un “sueño-despierto”, que es 
a su vez, “letargo” y “pesadilla en vigilia”, caracterizada por el miedo y la angustia permanente 
al cronómetro de control (Weil, 2010, p. 120). “En el trabajo, [el trabajador] tiene miedo de no ir 
demasiado deprisa; miedo a equivocarse en las piezas, forzando la velocidad, ya que la rapidez 
produce una forma de alienación, parecida a la embriaguez, que anula la atención” (Weil, 2010, 
p. 121). 

Weil comenta que este miedo y angustia, no se detienen y se hacen presentes aún en los 
momentos de descanso o sosiego del trabajador fuera de la fábrica:

Este almuerzo no es un descanso. ¿Qué hora es? Quedan pocos minutos para el ocio. No debo 
descuidarme: apuntar un minuto de retraso representa trabajar una hora sin cobrar. El tiempo pasa, 
debo entrar. He aquí mi máquina, mis piezas; debo comenzar de nuevo. Ir más deprisa... Me siento 
desfallecer de fatiga y desaliento. ¿Qué hora es? Aún faltan dos horas para salir. ¿Cómo podré 
resistir? Pero se acerca el contramaestre. «¿Cuántas haces? ¿400 por hora? Es necesario que hagas 
800. Sin esta cifra no te tendré aquí. Si a partir de ahora haces 800, continuarás trabajando”. Habla 
sin levantar la voz. ¿Para qué chillar, si cualquiera de sus palabras ya basta para provocar angustia? 
¿Qué respondo? Callaré y me esforzaré aún más. A cada segundo, venceré este disgusto y este 
desánimo que me paralizan. Más deprisa. Debo duplicar el ritmo. ¿Cuántas he hecho después de 
una hora?: 650. La sirena. Ir al recuento de trabajo, vestirme, salir de la fábrica con el cuerpo vacío 
de toda energía vital, el espíritu vacío de ideas, el corazón disgustado, lleno de rabia silenciosa, 
y encima con un sentimiento de impotencia y sumisión. Porque la única esperanza para el día 
siguiente es que quiera dejar transcurrir otro día parecido. Respecto a los demás días que seguirán, 
es algo aún lejano. La imaginación se niega a recorrer un número tan grande de minutos tristes. 
(2010, p. 116) 

“limitaban la expresión” de su obra. El compositor creía que la música requería flexibilidad rítmica, lo que en lenguaje 
musical se denomina “cambios emotivos”, que son aportados por el intérprete en la ejecución de una obra musical 
y que un metrónomo, como instrumento mecánico, no puede permitir, por la cadencia matemática del movimiento 
que marca y cuenta el “tiempo” musical, independientemente del sentimiento con que el músico interpreta la obra. 
Según algunas cartas escritas por Beethoven, “los músicos que siguen el metrónomo de forma mecánica (el “tiem-
po”), no entienden el espíritu de la obra (el “ritmo”)”. Beethoven valoraba el aporte matemático del metrónomo que 
marcar externamente el “tiempo” en la conducción de una composición musical; sin embargo, estaba convencido 
que el “ritmo”, sólo podía surgir de los acentos interiores aportados por la sensibilidad de los músicos, desde lo más 
profundo del espíritu del interprete. En efecto, son los énfasis de inspiración y la pasión con que se interpretan las 
notas musicales, lo que hace que una partitura escrita de forma matemática tenga alma y profundidad musical. El 
metrónomo, pues, marca el “tiempo” bajo una rígida cuenta numérica; sin embargo, el “ritmo” es la expresión del 
contexto emocional del espíritu artístico que se manifiesta entre la obra escrita y la emotividad del músico que la 
interpreta. (Véase. Thayer, Alexander Wheelock. Thayer’s Life of Beethoven. Revisión y edición: Elliot Forbes. Prince-
ton: Princeton University Press, 1964). 



Pedro Martín García Vallecillo
Enajenación y tiempo. Aporte de Simone Weil a la teoría de la enajenación de Karl Marx,

a partir de su obra La condición obrera, de 1936

49

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 40-57.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

El «ritmo» interiorizado que marca la vida de los obreros dentro de las fábricas es tiempo 
muerto en el marco de su existencia, ya que no los conduce a ninguna parte donde puedan 
experimentar realización, disfrute o satisfacción personal. Al contrario, Weil constata que este 
«ritmo» interiorizado hasta lo más profundo de la inconsciencia del trabajador, le provoca 
únicamente desesperación por llegar a la hora en que el reloj marca el momento de salida. Y 
cuando llega ese momento en que pueden liberarse de la fábrica y piensan, ilusoriamente, que 
son dueños de su propio «tiempo», despiertan a la terrible realidad de continuar atrapados en ese 
mismo «ritmo» psicológico. 

El «ritmo», inevitablemente, subsiste presente en su subconsciente, envolviéndolo en una 
permanente angustia, porque las horas de tiempo personal —con su familia, amigos o en 
actividades de recreación y ocio— transcurren inevitablemente, bajo la conciencia de acercar 
el momento de volver a someter el cuerpo y el alma al monstruoso engranaje de la producción 
industrial12. El «ritmo» interiorizado psicológicamente por el trabajador, se convierte en la conexión 
permanente con el «tiempo» demandado por el sistema de producción:

La relación infeliz de la conciencia y del cuerpo con el tiempo, la reclusión de la conciencia y del 
cuerpo en el instante, ésas son las claves de la opresión en la fábrica: «La carne y el pensamiento se 
retraen». Uno está instalado en un presente interminable, el de la cadencia, repetición ininterrumpida. 
Son las condiciones mismas —condiciones espaciales, pero sobre todo temporales— bajo las cuales 
existe el individuo, las que enajenan al obrero, y resulta desarraigado: «Ha vivido en el exilio». Sólo 
una experiencia tal de la reclusión en un punto del espacio y del tiempo, en la indiferenciación de 
los instantes que se yuxtaponen, podía permitir esta manera única de definir la infelicidad. (Weil, 
2010, p. 20)

Para Weil, este «ritmo», generado por el «tiempo» como interiorización psicológica en 
el trabajador, tiene varias características muy importantes: es violencia, ya que “la cadena de 
montaje no espera; su ritmo es un látigo que obliga a moverse sin pensar” (Weil, 2010, p. 82)13. La 
fatiga humana no es tomada en cuenta ante la velocidad de esa cadena de montaje: “el cuerpo 
se resiente (las manos se cansan, los músculos se agotan, la mente se adormece, el trabajador 
se funde), pero el ritmo no se detiene; la máquina no conoce el agotamiento” (Weil, 2010, p. 85). 
Ante la velocidad y repetición del trabajo, el obrero continúa vivo sin necesidad de conectar su 
actividad física con su cerebro perdiendo la capacidad de razonar lo que está haciendo: “las 
manos trabajan solas; el pensamiento se adormece bajo el compás implacable” (Weil, 2010, p. 88). 
La angustia de perder el «ritmo» en la cadencia de producción y retrasarse ante una cadena de 
montaje que no se detiene, hace que permanentemente todo su ser se mantenga en tensión: “el 
obrero no puede ajustar su propio ritmo; debe someterse o será desechado” (Weil, 2010, p. 91). 
Esto provoca que la identidad del trabajador, su «ser persona», desaparezca dentro de la máquina 
como entidad que tiene vida propia: “bajo el ritmo de la fábrica, los gestos se vuelven anónimos” 
(Weil, 2010, p. 94)14  

Weil constata que, más allá y más profundamente que el «tiempo», en realidad es el «ritmo» 
interiorizado psicológicamente, el que provoca el proceso de enajenación en el obrero como 
mecanismo de eliminación y destrucción de la persona humana, desde dentro de ella misma. Weil 
apunta: “intentar rebelarse contra el ritmo es inútil; la máquina siempre gana” (Weil, 2010, p. 97), 
porque “el alma se adormece; solo queda el movimiento repetido sin sentido” (Weil, 2010, p. 100), 
mientras “las articulaciones se gastan, la espalda se quiebra, pero el ritmo sigue su marcha” (Weil, 
2010, p. 106). Y Weil concluye: “Donde reina el ritmo de la máquina, no hay lugar para el ritmo 

12	 Weil. La condición obrera, 182.

13	 Weil. La condición obrera, 82.

14	 Charles Chaplin, en su película Tiempos Modernos, de 1936, tiene una escena icónica que ejemplifica perfectamente 
la imagen descrita por Weil: cuando “Charlot” representando a un obrero, ajusta infinitamente la tuerca de un tornillo 
que pasa frente a él en una banda sin fin, sin detener la cadena de producción, hasta que la maquina se traga y en-
gulle al trabajador entre sus engranajes, devolviéndolo enajenado de sí mismo.



Pedro Martín García Vallecillo
Enajenación y tiempo. Aporte de Simone Weil a la teoría de la enajenación de Karl Marx,

a partir de su obra La condición obrera, de 1936

50

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 40-57.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

natural del ser humano” (Weil, 2010, p. 110). No es, pues, el «tiempo» como situación externa, 
sino el «ritmo» como condición interna del obrero, lo que determina la enajenación estructural y 
psicológica dentro del sistema de producción capitalista. 

Weil profundiza explicando que la infelicidad obrera provocada por el «ritmo» de la producción 
hace que el término «explotación», utilizado para calificar el resultado objetivo de la enajenación 
industrial en la tradición marxista, sea complementado por las nociones de «esclavo» y de 
«oprimido». Esta infelicidad se interioriza subjetivamente hasta lo más profundo de la psique 
humana como miedo encarnado en el «ritmo»: “el miedo es la condición de vida de los obreros: 
raros son los momentos de la jornada en que el corazón no está un poco comprimido por una 
angustia cualquiera. Por la mañana, la angustia del día que va a transcurrir” (Weil, 2010, p. 19) “se 
repite hasta el último día de un período de un mes, de un año, de veinte años de esfuerzos igual 
que el primer día. Este miedo lo sumerge en una humillación que lo hace cómplice de su propia 
alienación” (Weil, 2010, p. 21).

Weil argumenta que, en el sistema de producción, es indispensable que el «tiempo» total de 
la vida del obrero esté enajenado por el «ritmo», porque es esto lo que hace que la existencia 
del obrero esté a total disposición e integrada al movimiento de la máquina en la fábrica. El 
miedo a perder el «ritmo» que experimenta el trabajador dentro y fuera de la fábrica, es la clave 
para engranar los estados y movimientos de su mente, su espíritu y su cuerpo a una dinámica 
productiva dirigida, acompasada y orquestada por la velocidad de la máquina. El «ritmo» ha 
sido establecido por los dueños de los medios de producción que dan órdenes a los capataces 
y técnicos que han diseñado y conducido el sistema de producción, para sacar del trabajador 
el máximo esfuerzo como complemento de la máquina en un período determinado de tiempo, 
convirtiendo a las personas en “máquinas de carne [sin] licencia de dejar ir su conciencia” (Weil, 
2010, p. 19). 

Siguiendo el razonamiento de Weil, lo anterior es lo más deshumanizante de la enajenación 
que experimenta el trabajador en la fábrica, ya que, con la velocidad de la máquina, su cuerpo y 
su mente quedan absolutamente sometidos al control del cronómetro, establecido por las metas 
de producción que se dictan en cada operación con precisión sincrónica, segundo a segundo, 
minuto a minuto y hora tras hora en favor de la ganancia (Weil, 2010, p. 150) y en detrimento 
de la conciencia. En otras palabras, la aprensión que experimenta el obrero ante la posibilidad 
de perder el «ritmo» de la cadencia de producción, es el elemento fundamental que hace que, 
voluntariamente, entregue su vida a la máquina sin ninguna protesta, autoextrañando su propia 
vida en favor del resultado esperado por el capitalista.

Esto hace que el «ritmo» sea, para Weil, una dimensión interna, personal y psicológica de los 
efectos que provoca el «tiempo» como expresión externa de la enajenación. Por ello, el «ritmo» 
adquiere características de una fuerza invisible, subjetiva e intangible que anula la voluntad y el 
control psicológico del obrero sobre sí mismo dentro y fuera de la fábrica, reduciendo su vida en 
todas sus dimensiones, a un apéndice de la máquina dentro del sistema de producción. Con lo 
anterior, Weil muestra que el «tiempo» y el «ritmo» en la fábrica son herramientas de enajenación 
utilizadas por el capitalismo, que sirven para anular la existencia obrera en favor de la dominación 
psicológica, logrando que la vida del trabajador, contabilizada en «tiempo», se convierta en parte 
de la máquina y el «ritmo», interiorizado como miedo y angustia, aparezca como una cadena 
invisible de sometimiento. 



Pedro Martín García Vallecillo
Enajenación y tiempo. Aporte de Simone Weil a la teoría de la enajenación de Karl Marx,

a partir de su obra La condición obrera, de 1936

51

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 40-57.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

2.3. “Tiempo” y “ritmo” como complementos a la teoría de la enajenación de Marx

El aporte que se desprende de Simone Weil a la teoría de la enajenación de Marx15 se resume 
en la tesis siguiente: “El tiempo y el ritmo son el factor más importante del problema obrero”16. El 
“tiempo” y el “ritmo” en el sistema de producción industrial, tanto en el capitalismo como en el 
socialismo, generan el mismo impacto enajenante sobre la vida de los obreros, extrañándolos por 
igual de su condición humana. 

El desarrollo de esta tesis de Weil se puede dividir en varios señalamientos. En primer lugar, 
con su teoría del comunismo, Marx propuso que la socialización de los medios de producción 
supondría la liberación del obrero de sus condiciones de explotación. Sin embargo, esto solo 
ocurrió nominalmente. Para Marx y los marxistas, el desarrollo de las fuerzas productivas en la 
nueva sociedad comunista suponía el cambio de clases sociales. Al abolir la propiedad privada, 
los obreros dejarían de ser parte de la clase dominada y pasarían a ser dueños de los medios de 
producción. Sin embargo, esto sólo ocurrió en la teoría, porque los obreros continuaron llegando 
día con día a las fábricas y el sistema de producción no modificó los métodos y ritmos del tiempo 
aplicado al trabajo. La revolución ocurrida en la “emancipación” de los obreros como fuerza 
productiva solo ocurrió teóricamente, pero esta no llegó a la vida real de los obreros17. Weil fue 
capaz de señalar:

[…] cómo en la URSS de Stalin no se había cumplido el sueño de Marx de instaurar un estado 
obrero, ni se había creado tampoco una sociedad capaz de liberar a la clase obrera. Al mismo 
tiempo, y con una gran lucidez, se dedicó a exponer el motivo de que tal utopía o proyecto político 
no se realizara y que no era otro que el de la aparición de una nueva clase social, la de los dirigentes, 
coordinadores, a los cuales se encuentran subordinados los obreros que, como piezas de máquinas 
obedientes, cumplen ciegamente su función, incluso en un estado que se autodenomina socialista. 
(Dolby Múgica, 2002, p. 79)

En segundo lugar, Granados Valdéz comenta que Weil, en su libro Sobre las contradicciones 
del marxismo, critica que Marx nunca abandonó el presupuesto de que la «materia» es el motor de 
la «historia», poniendo la fuerza de la industrialización como generador del desarrollo y dejando 
a los obreros sometidos al ritmo del trabajo que la producción industrial exigía. Fue la «materia» 
objetivada en la industria y no los hombres de carne, hueso, sueños, anhelos y aspiraciones, la 
impulsora del proceso de transformación social. Esto fue evidente en la carrera desarrollada por 
el socialismo real que Weil fue capaz de ver en su época, donde la URSS se propuso alcanzar 
los estándares de producción y nivel de vida dictados por la sociedad capitalista como ruta 
para lograr el ideal de la sociedad comunista, pero utilizando métodos de industrialización que 
sometían a los obreros a dinámica, tiempos, ritmos y condiciones de producción similares a las 
utilizadas en fábricas capitalistas. Granados comenta que, para Weil, el problema fue que los 
marxistas reales sucumbieron ante la «religión de la industrialización» en donde la materia se 
volvió el factor de desarrollo, marcador del compás de la producción y los hombres quedaron 
sometidos como simples objetos de ésta. Granados concluye que Weil denunció que el socialismo 
científico puso al ser humano al servicio del progreso histórico remolcado por la producción 
industrial (Granados Valdéz, 2022, párr. 20) y no por sus deseos de libertad y justicia. 

En tercer lugar, para Weil, tanto en el capitalismo como en el socialismo, el «tiempo» es el 
generador de los ritos litúrgicos de la «religión industrial» y su actividad productiva, y los jefes e 

15	 “Cuando, todavía en mi adolescencia, leí por primera vez El capital, me saltaron a la vista en seguida ciertas lagunas 
y contradicciones de la mayor importancia”. Simone Weil: «Sobre las contradicciones del marxismo», 173. Citado 
por Pau Matheu Ribera y Andrea Pérez-Fernández, «La crítica de Simone Weil a Marx: un referente para el pensa-
miento ecosocialista,» Isegoría, no. 66 (2022): e27, 24. https://doi.org/10.3989/isegoria.2022.66.27.   

16	 Weil. La condición obrera, 157.

17	 Juan Granados Valdéz, “Breve apunte sobre la crítica a Marx y los marxistas de Simone Weil,” El Cuaderno Digital, 
4 de abril de 2022. Párrafo 20. https://elcuadernodigital.com/2022/04/04/breve-apunte-sobre-la-critica-a-marx-y-
los-marxistas-de-simone-weil/). 

https://doi.org/10.3989/isegoria.2022.66.27


Pedro Martín García Vallecillo
Enajenación y tiempo. Aporte de Simone Weil a la teoría de la enajenación de Karl Marx,

a partir de su obra La condición obrera, de 1936

52

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 40-57.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

ingenieros son sus sacerdotes. En ambos sistemas ideológico-políticos, estos sacerdotes hablan 
con la deidad (el dinero en el primero y el Estado en el segundo) y conocen míticamente el 
proceso y la finalidad del culto que se produce en las fábricas. Los obreros solo tienen la opción 
de sucumbir ignorantes a las decisiones “divinas” y aplastados ante el poder de mando ideológico 
que, como opio embriagante, exige el extrañamiento sacrificial de la conciencia, en favor del 
resultado material del sistema de producción (Granados Valdéz, 2022, párr. 20). 

[…] la religión de la producción tiene como objeto verdadero los productos del trabajo y no al 
trabajador, las cosas y no al hombre. El trabajo manual debe llegar a ser el valor más alto no por 
su relación con lo que produce, sino por su relación con el hombre que lo lleva a cabo (Weil, 1995, 
pp. 124-125).

En cuarto lugar, Granados Valdéz comenta que Weil advierte que Marx en El capital, explica 
el mecanismo de la opresión capitalista, pero no imagina ni llega a exponer cómo esta opresión 
funcionaría en el socialismo, ni como se superaría la enajenación, ya que reduce todo a economía 
y no predice cómo la lucha por el poder se trasladaría a la nueva sociedad comunista (Granados 
Valdéz, 2022, párr. 17). Weil advierte que el marxismo supone, sin probarlo, que, en el socialismo, 
una vez establecido el Estado propietario de los medios de producción, desaparecería la lucha 
de clases por el poder, la dominación y enajenación sobre los obreros. Sin embargo, no tomó 
en cuenta que, en la nueva sociedad comunista, el poder de los capitalistas sería suplantado y 
asumido por los jefes e ingenieros dentro de las fábricas; jefes e ingenieros surgidos del seno 
de la misma clase obrera, quienes constituirían la nueva clase dirigente que ostentaría el rol de 
patrones y capataces sobre los obreros (Granados Valdéz, 2022, párr. 19). Weil denuncia que 
estos nuevos dirigentes reproducirán el esquema de sometimiento a los obreros bajo rutinas de 
producción que hacen de la fábrica “no un lugar donde se trabaja, sino un lugar donde se espera 
(…) sin estar ahí del todo, estar con los ojos abiertos, pero sin ver nada, significa que el tiempo no 
pertenece a uno mismo” (Weil, 2010, p. 164). 

En quinto lugar, Granados Valdéz propone que para Weil “Marx olvidó que la opresión se da 
también en los obreros mismos, al margen de los aparatos de gobierno. El movimiento obrero 
reproduce los vicios de la sociedad burguesa” (Granados Valdéz, 2022, párr. 19), esto porque 
tanto el capitalismo como el socialismo fundan su civilización en la especialización industrial, que 
implica la subordinación de los que ejecutan el trabajo manual a los que coordinan intelectual y 
técnicamente los métodos exigidos por un ritmo de producción. Weil afirma: 

Los líderes del movimiento obrero, permítaseme aclararlo, son los que coordinan [la dinámica y 
tiempo de producción]; son los patrones de dicho movimiento. El resto ocupa un lugar específico 
dentro del movimiento. Así las cosas, la fábrica repite incluso en la base de la revolución augurada 
por Marx. (Granados Valdéz, 2022, párr. 19)18 

Ello implica llevar a cabo un trabajo repetitivo con un “ritmo infernal, el ambiente artificial de 
la fábrica crea una atmósfera de prisión. El tiempo se detiene y se pierde toda noción del tiempo” 
(Weil, 1996, p. 37).

En sexto lugar, Granados Valdéz comenta que, para Weil, tanto en el industrialismo capitalista 
como en el comunista:

[…] se vive una cultura de especialistas, en la que se separa el trabajo manual y el trabajo intelectual. 
La ciencia monopoliza el conocimiento. Los profanos solo tienen acceso a los resultados y no a los 
métodos. Los profanos creen, pero no asimilan. El socialismo científico adolece de lo mismo: ha 
quedado como monopolio de algunos intelectuales. (2022, párr. 18) 

Esta división entre la actividad manual y la actividad intelectual ha sido la causa de la relación 
de dominio y poder que ejercen los que manejan la palabra y el tiempo, sobre los que se ocupan 
de las cosas (Weil, 2010, p. 172).

18	  Granados Valdéz. Breve apunte sobre la crítica. Párrafo 19.



Pedro Martín García Vallecillo
Enajenación y tiempo. Aporte de Simone Weil a la teoría de la enajenación de Karl Marx,

a partir de su obra La condición obrera, de 1936

53

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 40-57.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

En definitiva, la causa de la nueva situación de injusticia y padecimiento se encontraría en la 
separación entre trabajo intelectual, dirigente, y el trabajo manual, dirigido, de la que ya habló Marx 
pero ligándola al sistema capitalista sin ver la posibilidad de su permanencia en un estado socialista. 
(Dolby Múgica, 2002, p. 79)

Por esto, Weil identifica que en la fábrica capitalista o socialista “se reduce al obrero a un 
engranaje, a un instrumento en manos de los dirigentes” (Dolby Múgica, 2002, p. 155). Por 
esto, Granados Valdéz afirma que: “el progreso técnico de los medios de producción, en el que 
tanta confianza depositaron Marx y sus seguidores, no garantiza la disminución de la opresión” 
(Granados Valdéz, 2022, párr. 19).

Y en séptimo lugar, el «tiempo» aplicado al sistema de producción, funciona como instrumento 
de enajenación del obrero, tanto en el capitalismo como en el socialismo. El gran aporte de Weil 
a Marx y el marxismo, es que el concepto de «tiempo», como criterio de reflexión para analizar 
y desmitificar la estructura de alienación, más allá de la comprensión de ésta como un factor 
económico, fue identificar que es un instrumento de poder en manos de actores que responden a 
la exigencia de la producción industrial, sea ésta propiedad de los capitalistas o propiedad de los 
obreros, bajo el supuesto de un Estado socialista. El impacto del «tiempo» marcado por el reloj, 
que establece el «ritmo» de producción sobre el obrero asalariado o el obrero revolucionario, 
produce el mismo efecto de sometimiento, humillación y extrañamiento sobre su ser persona. 
Esto degrada al ser humano a la autoignorancia de su actividad creadora, la autocensura de 
su pensamiento y la pérdida progresiva de su capacidad reflexiva, lo que va sucumbiendo ante 
la sensación corporal de fatiga y frustración crónica, sin capacidad de reacción. Lo que queda 
para el obrero, ya sea que éste se encuentre en un sistema capitalista o socialista, es la misma 
resignación ante la pérdida de su vida entregada al producto de la fábrica y su sistema de 
fabricación.

 Contrario a toda la idea del colectivismo socialista, Weil denunció que para el obrero 
enajenado, «los otros» obreros, compañeros de trabajo, también son extraños y desconocidos, 
aunque sean sus camaradas de faena ubicados a escasos centímetros de la misma actividad 
manufacturera; la naturaleza exterior del obrero queda separada, desconocida y extrañada al 
permanecer absorbida por una dinámica productiva oculta tras las paredes de la fábrica; y el «yo 
mismo» del trabajador que es ser humano, va siendo engullido día tras día, mes tras mes, año tras 
año por la máquina de la industria, desapareciendo la persona que va volviéndose una simple 
pieza del engranaje, substituible en cualquier momento que sea necesario. 

3. Aportes de Simone Weil a la teoría de la enajenación

A partir de los conceptos de “tiempo” y “ritmo”, Simone Weil realiza aportes novedosos a la 
teoría de la enajenación de Karl Marx. Para su desarrollo este apartado se divide en dos partes: la 
primera, en la que se abordan los conceptos de “opresión” y “desarraigo” como máxima forma de 
enajenación; y la segunda, el “pensamiento” y la “libertad” como propuesta contra la enajenación.

3.1. “Opresión” y “desarraigo” como máxima forma de enajenación

Como ya se demostró anteriormente, todo lo que ocurre dentro de la fábrica, generado por el 
“tiempo” que dura la jornada laboral, converge en un “ritmo” que produce un efecto estupefaciente 
sobre la vida de los obreros. Weil lo experimentó y lo describe de la siguiente forma:  

Todos los ruidos tienen un sentido, todos están ritmados y se funden en una especie de gran 
respiración del trabajo en común, en la cual se embriaga uno si forma parte de él. Y ello es tanto 
más embriagador, porque la soledad no queda alterada. No existen más que ruidos metálicos, 
mordeduras en el metal; ruidos que no hablan de naturaleza ni de vida, sino de la actividad seria, 
sostenida e ininterrumpida del hombre sobre las cosas. Uno se siente perdido en medio de este 
gran rumor. (2010, p. 165)



Pedro Martín García Vallecillo
Enajenación y tiempo. Aporte de Simone Weil a la teoría de la enajenación de Karl Marx,

a partir de su obra La condición obrera, de 1936

54

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 40-57.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

Esta embriaguez que experimenta el obrero con el ruido y el “ritmo” de la fábrica, lo sumerge 
en un estado hipnótico de los sentidos, lo que hace que el cuerpo focalice la atención en la 
actividad productiva, sin tener que razonar o sentir las acciones por realizar para hacerlo 
bien. Inconscientemente, el obrero pierde la noción de su propia inteligencia y su capacidad 
de pensar, para poner su vida y sus capacidades físicas al servicio de una dinámica mecánica, 
experimentando la ausencia de su pensamiento y su libertad para asumir una subordinación total 
a la máquina19. Como consecuencia del ruido y el “ritmo”, Weil señala que “el hastío invade el 
alma a lo largo de un período prolongado de trabajo monótono” (Weil, 2010, p. 167) generando 
opresión como condición permanente de la vida del trabajador. 

Sumado al “ruido” y al “ritmo” que anulan el pensamiento del obrero, Weil identifica que 
la opresión se ve agravada porque quienes coordinan y mandan dentro de la fábrica son los 
que tienen el control del pensamiento y dirigen la acción, mientras los obreros son reducidos a 
obedecer en la total ignorancia sin poder pensar en el sentido de la orden:

Estos modos y maneras de opresión son la causa de la alienación o despojo sufrido por los obreros 
y que Simone expresa con la palabra “desarraigo”. El desarraigo obrero, resultado de la opresión, es 
el que mantiene a millones de seres humanos en una vida de injusticia y de infelicidad permanentes. 
¿Cuáles son las causas que producen el desarraigo obrero y hacen posible que la opresión exista en 
nuestra sociedad? Simone Weil enumera las fundamentales: La primera: los obreros y las obreras 
no se sienten en su casa en las fábricas sino en un lugar que les es totalmente ajeno: “El hecho de 
que no se esté en casa en la fábrica, que no se tenga allí derecho de ciudadanía, que no se sea más 
que un extraño admitido como simple intermediario entre las máquinas y las piezas fabricadas, 
este hecho alcanza el cuerpo y el alma; bajo este menoscabo, la carne y el pensamiento se retraen. 
Como si alguien repitiera al oído minuto a minuto, sin que se le pudiera responder: Tú no eres nada 
aquí. Tú no cuentas. Tú estás allí para someterte, sufrirlo todo y callarte. (Dolby Múgica, 2002, p. 85)

Para Weil, la falta de pensamiento, reflexión y desarrollo de sus capacidades y aptitudes 
funciona como la única alternativa que tiene el obrero para no ser consciente de sufrir el 
“desarraigo” provocado por la degradación y el embrutecimiento de ser el último eslabón en la 
cadena mecánica de producción (Dolby Múgica, 2002, p. 86). 

3.2. “Pensamiento” y “libertad”:  fuente de utopía contra la enajenación 

Weil no se limita al diagnóstico sobre la enajenación que experimenta el obrero en el sistema 
de producción industrial, sino que propone una ruta utópica para la liberación de la opresión 
generada por el “tiempo” y el “ritmo”. Ella parte de que “nada en el mundo (…) puede impedir 
al hombre sentir que ha nacido para la libertad. Jamás, suceda lo que suceda, puede aceptar la 
servidumbre; porque piensa” (Weil, 1995, p. 100).

María Dolby comenta que Weil fundamenta lo anterior en que el ser humano es pensante, 
y en esto radica la fuente de su dignidad que lo impulsa a buscar la libertad. Por tanto, solo 
un sistema de producción fundamentado en la participación del pensamiento de todos los 
obreros garantiza una sociedad de hombres y mujeres libres (Dolby Múgica, 2002, p. 87). En 
este sentido, Weil sostiene, complementando a Marx, que es necesario superar el sueño de la 
sociedad comunista que en su ideal plantea a los obreros libres de la enajenación, pero que en 
la realidad la perpetúa, por estar contaminada del “tiempo” y del “ritmo” en el mecanismo de 
producción (Weil, 1995, p. 99). 

Tanto en la sociedad capitalista como en la socialista, la propuesta de Weil consiste en 
“intentar representar claramente la libertad perfecta, no con la esperanza de alcanzarla, sino 
con la esperanza de alcanzar una libertad menos imperfecta que la de nuestra condición actual” 
(Weil, 1995, p. 100). Weil complementa:

19	  Weil. La condición obrera, 166.



Pedro Martín García Vallecillo
Enajenación y tiempo. Aporte de Simone Weil a la teoría de la enajenación de Karl Marx,

a partir de su obra La condición obrera, de 1936

55

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 40-57.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

[…] ya que lo mejor sólo es concebible por lo perfecto; sólo puede dirigirse hacia un ideal. El ideal es 
tan irrealizable como el sueño, pero, a diferencia de éste, mantiene relación con la realidad, permite, 
a título de límite, ordenar las situaciones, reales o realizables, desde su menor a su más alto valor. 
(1995, pp. 100-101)

Esta libertad de la que habla la autora no se queda atrapada en el deseo (como se quedó 
atrapada la idea de la superación de la enajenación de los obreros en la sociedad comunista de 
Marx), sino que se define por una relación estrecha entre teoría y praxis, pensamiento y acción; 
haciendo que la libertad sea el fruto de actos surgidos del pensamiento consciente de los seres 
humanos, que construyen la sociedad con su participación en la producción industrial. Weil ilustra 
lo anterior proponiendo:

Poco importa que las acciones en sí mismas sean fáciles o dolorosas, y poco importa, incluso, 
que estén coronadas por el éxito; el dolor y el fracaso pueden hacer al hombre desdichado, pero 
no pueden humillarlo mucho tiempo cuando es él mismo quien dispone de su propia facultad de 
actuar. (1995, p. 102)

En efecto, Weil afirma que la única forma de romper la enajenación y liberar auténticamente 
a los seres humanos del sometimiento de la lógica del rendimiento económico en el sistema de 
producción, es sustituyendo el “tiempo” y el “ritmo” de la fábrica por la lógica del pensamiento 
y la acción derivada del mismo: “el único modelo de producción plenamente libre sería aquel en 
el que el pensamiento metódico estuviese en práctica a lo largo del trabajo” (Weil, 1995, p. 114). 

Conclusión

La reflexión filosófica de Simone Weil es una forma inédita de explicar, complementar 
y trascender la teoría de la enajenación propuesta por Karl Marx en su obra  Manuscritos 
económico-filosóficos de 1844, experimentada por los obreros en las fábricas dentro del sistema 
de producción capitalista, a partir del impacto del “tiempo” que acompasa rítmicamente la 
actividad productiva y que se interioriza en el subconsciente del trabajador, sometiendo su vida 
a una dinámica de extrañamiento de la realidad.

Marx conceptualizó el fenómeno de la enajenación como el resultado de una actividad donde 
el producto del trabajo del trabajador se convierte en un objeto que asume existencia externa, 
que existe independientemente del trabajador y que se le presenta como algo ajeno, extraño, 
autónomo y hostil que lo somete y domina. Para Marx, este fenómeno se manifiesta de cinco 
formas distintas y, al mismo tiempo, complementarias y sinérgicas: la enajenación del producto, 
la enajenación de la actividad productiva, la enajenación de la naturaleza como cuerpo inorgánico 
del ser humano, la enajenación del ser humano con sus semejantes y la enajenación del ser 
humano consigo mismo.

A pesar de que esta propuesta de Marx supuso un avance en la conceptualización del 
fenómeno de la enajenación, Simone Weil identificó que estaba incompleta porque su explicación 
se limitaba al campo económico en el marco del sistema de producción capitalista y no prestaba 
atención a la forma en que el extrañamiento se produce en el cuerpo, el subconsciente y la vida 
misma del trabajador. Para Weil, el principal desencadenante de todas las formas de enajenación 
dentro de las fábricas es el “tiempo” y el “ritmo” de trabajo, ya que estos controlan la totalidad 
de la vida del obrero y no solo el periodo en que permanece dentro de la actividad laboral. El 
“tiempo” y el “ritmo” someten al trabajador a una actividad que lo anula como persona, le arrebata 
su capacidad de pensamiento, lo convierte en una extensión de la máquina y lo desaparece 
subsumido en una actividad somnífera que lo mantiene fuera de la realidad. Toda la vida del 
obrero, incluso cuando no está dentro de la fábrica, es determinada por el “tic-tac” del reloj que 
ordena su vida y la sociedad, desde el criterio de la maximización de la ganancia sin importar 



Pedro Martín García Vallecillo
Enajenación y tiempo. Aporte de Simone Weil a la teoría de la enajenación de Karl Marx,

a partir de su obra La condición obrera, de 1936

56

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 40-57.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

la realización de la persona. La enajenación es, pues, la consecuencia de la deshumanización 
experimentada por el trabajador sometido al “ritmo” de la producción industrial.

Ante esto, Weil aporta a Marx, porque el concepto de “tiempo” y “ritmo”, ignorados en su 
análisis de la enajenación capitalista dentro de los Manuscritos de 1844, le impidió ver que su 
propuesta de superación basada en su ideal de sociedad comunista era inviable. Esto se debe a 
que el sistema dentro de las fábricas bajo un régimen de la propiedad colectiva de los medios 
de producción adolecía del mismo problema: el “tiempo” como generador y normador del 
“ritmo” de trabajo donde los obreros tenían que someterse al compás de las máquinas. Con esto, 
Weil denunció que tanto el capitalismo como el socialismo compartían los mismos principios y 
fundamentos de un sistema de producción alienante y degradante del ser humano.

Por otro lado, Weil también identificó que, bajo la producción socialista, se repetía el esquema 
alienante del manejo y control de la información por parte de los jefes y técnicos, en detrimento de 
la actividad obrera, sumida en la ignorancia del resultado de su actividad productiva. Este patrón, 
reproducido tanto en el capitalismo como en el comunismo, no solo contribuye al extrañamiento 
del obrero del producto de su trabajo, sino que reproduce el esquema de clases sociales 
capitalistas dentro de la sociedad comunista, perpetuando la dinámica de la estratificación social 
basada en el privilegio del poder, la información y el acceso y disfrute de los productos de la 
actividad productiva.

Por último, Weil no solo aporta a Marx avanzando en la identificación de las causas de la 
opresión que produce el “desarraigo” como máxima expresión de la enajenación humana en 
el capitalismo y el socialismo, sino que propone el pensamiento y la acción como ruta utópica 
basada en una posición realista de transformación de las condiciones existentes de la realidad 
obrera, para ir acercando la realidad al ideal, permitiendo mayores y progresivas cuotas de 
libertad humana.

Referencias

Dolby Múgica, M. C. (2002).  Simone Weil y la crítica al marxismo a través de su concepción 
del trabajo. Espíritu: cuadernos del Instituto Filosófico de Balmesiana, (25), 79-92.  https://
dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/5522335.pdf

Estrada López, M. (2014). La enajenación del trabajo en los Manuscritos económico-filosóficos 
de 1844, de Karl Marx. Collectivus, Revista de Ciencias Sociales, 1(1), 109-127. https://www.
researchgate.net/publication/302139171_LA_ENAJENACION_DEL_TRABAJO_EN_LOS_
MANUSCRITOS_ECONOMICO-FILOSOFICOS_DE_1844_DE_KARL_MARX 

Fiori, G. (1989). Simone Weil An Intellectual biography. University of Georgia Press.

Fromm, E. (2004).  Marx y su concepto del hombre. Fondo de Cultura Económica.

Granados Valdéz, J. (2022). Breve apunte sobre la crítica a Marx y los marxistas de Simone 
Weil. El Cuaderno Digital. https://elcuadernodigital.com/2022/04/04/breve-apunte-sobre-
la-critica-a-marx-y-los-marxistas-de-simone-weil/ 

Marx, K. (1987). Los manuscritos de 1844. UCA Editores.

Marx, K. y Engels, F. (1974). La ideología alemana. Ediciones Pueblos Unidos y Ediciones Grijalbo.

Matheu Ribera, P. y Pérez-Fernández, A. (2022). La crítica de Simone Weil a Marx: un referente para 
el pensamiento ecosocialista. Isegoría, (66), e27.  https://doi.org/10.3989/isegoria.2022.66.27 

Panichas, G. A. (1984). Simone Weil: A Modern Pilgrim. Oxford University Press. 

Pétrement, S. (1976). Simone Weil – A Life. Pantheon Books.  

https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/5522335.pdf
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/5522335.pdf
https://www.researchgate.net/publication/302139171_LA_ENAJENACION_DEL_TRABAJO_EN_LOS_MANUSCRITOS_ECONOMICO-FILOSOFICOS_DE_1844_DE_KARL_MARX
https://www.researchgate.net/publication/302139171_LA_ENAJENACION_DEL_TRABAJO_EN_LOS_MANUSCRITOS_ECONOMICO-FILOSOFICOS_DE_1844_DE_KARL_MARX
https://www.researchgate.net/publication/302139171_LA_ENAJENACION_DEL_TRABAJO_EN_LOS_MANUSCRITOS_ECONOMICO-FILOSOFICOS_DE_1844_DE_KARL_MARX
https://elcuadernodigital.com/2022/04/04/breve-apunte-sobre-la-critica-a-marx-y-los-marxistas-de-simone-weil/
https://elcuadernodigital.com/2022/04/04/breve-apunte-sobre-la-critica-a-marx-y-los-marxistas-de-simone-weil/
https://doi.org/10.3989/isegoria.2022.66.27


Pedro Martín García Vallecillo
Enajenación y tiempo. Aporte de Simone Weil a la teoría de la enajenación de Karl Marx,

a partir de su obra La condición obrera, de 1936

57

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 40-57.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

Ruiz Jiménez, J. M. (2017). Proteo y la desapropiación del tiempo en Simone Weil. Trans/Form/Ação, 
40(3), 113-132. https://www.scielo.br/j/trans/a/DHV54M8xTJyBCM6r9Y5G5tM/?lang=es

Ruiz Jiménez, J. M. (2019). Impotencia y tiempo en los escritos de juventud de Simone Weil. Revista 
de Filosofía Aurora, 31(52), 347-366. https://doi.org/10.7213/1980.5934.31.052.A003 

Weil, S. (1994).  La gravedad y la gracia. Trotta. 

Weil, S. (1995). Reflexiones sobre las causas de la libertad y la opresión social. Editorial Anthropos. 

Weil, S. (1996).  A la espera de Dios. Trotta.

Weil, S. (2010). La condición obrera. El Cuenco de Plata.

https://www.scielo.br/j/trans/a/DHV54M8xTJyBCM6r9Y5G5tM/?lang=es
https://doi.org/10.7213/1980.5934.31.052.A003

