
74

REALIDAD
Revista de Ciencias Sociales y Humanidades

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 74-91.
URL: https://revistas.uca.edu.sv/index.php/realidad

DOI: https://doi.org/10.51378/realidad.vi167.10640 
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

Publicamos bajo la Licencia Creative Commons Atribución-NoComercial 4.0 Internacional (CC BY-NC 4.0)

El ethos barroco latinoamericano:
desencuentros entre sociología y filosofía de la cultura1

The Latin American Baroque Ethos: 
Divergences Between Sociology and 

Philosophy of Culture

Ignacio Zavala Aránguiz
Pontificia Universidad Católica de Chile

Chile
ignacio.zavala@uc.cl 

ORCID: https://orcid.org/0009-0009-5468-0762

Fecha de recepción: 5 de septiembre de 2024 
Fecha de aceptación: 24 de febrero 2025

Resumen: En el presente artículo, se analiza el concepto de “ethos barroco” latinoamericano, 
contrastando comparativamente las posturas de Pedro Morandé y Bolívar Echeverría y su uso en 
sus propuestas culturales de sociología y filosofía, a partir de la discusión sobre la modernidad 
desarrollista y capitalista, respectivamente. Mientras Morandé propone que el ethos del período 
barroco consolida el núcleo de la identidad cultural de América Latina a partir de una síntesis 
derivada del encuentro en la conquista, esencial para resolver las problemáticas del paradigma 
modernizante, Echeverría habla de ethos barroco como una estrategia de resistencia transversal 
históricamente y preponderante entre otras frente a las contradicciones de la modernidad 
capitalista, que prevaleció en el reordenamiento del mundo colonial latinoamericano. Se destaca 
que las convergencias y divergencias entre ambos abordajes surgen del modo y sentido que 
emplean de los conceptos “cultura”, “identidad” y “ethos”, en el que Morandé rescata antes los 
dos primeros y Echeverría el último. 

Palabras clave: identidad, cultura, América Latina, modernización, Pedro Morandé, Bolívar 
Echeverría.

Abstract: In the following paper, the concept of Latin American “Baroque ethos” is analyzed by 
comparing the positions of Pedro Morandé and Bolívar Echeverría and its use in their cultural 
proposals of sociology and philosophy, from the discussion on developmentalist and capitalist 
modernity, respectively. While Morandé proposes that the ethos of the Baroque period consolidates 
the core of the cultural identity of Latin America from a synthesis derived from the encounter in 
the Conquest, essential to solve the problems of the modernizing paradigm, Echeverría speaks of 
Baroque ethos as a strategy of resistance historically transversal and preponderant among others 
in the face of the contradictions of capitalist modernity, which prevailed in the reordering of the 

1	 Este trabajo nace como una exposición extendida de dos ponencias: “Ethos barroco y Religiosidad Católica en las 
obras de Pedro Morandé y Bolívar Echeverría”, presentada en el Congreso de Historia Latinoamericana sobre el Ca-
tolicismo, celebrado en San José, Costa Rica; y “La crítica del Ethos barroco de Pedro Morandé a través de la filosofía 
de Bolívar Echeverría”, presentada remotamente en el XXXIV Congreso Internacional ALAS, celebrado en Santo 
Domingo, República Dominicana. Mis agradecimientos a las mesas de trabajo de cada uno de esos espacios por los 
comentarios y observaciones. 

https://revistas.uca.edu.sv/index.php/realidad
https://doi.org/10.51378/realidad.vi167.10640
mailto:ignacio.zavala@uc.cl
https://orcid.org/0009-0009-5468-0762


Ignacio Zavala Aránguiz
El ethos barroco latinoamericano: desencuentros entre sociología y filosofía de la cultura 

75

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 74-91.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

Latin American colonial world. It is emphasized that the convergences and divergences between 
the two approaches arise from the way and sense they use the concepts “culture”, “identity” and 
“ethos”, with Morandé rescuing the first two and Echeverría the last one.

Keywords: identity, culture, Latin America, modernization, Pedro Morandé, Bolívar Echeverría.

1. Introducción

Las discusiones instaladas en la palestra del pensamiento latinoamericano suelen confrontar 
interpretaciones y posturas basadas principalmente en los estudios historiográficos que se han 
hecho acerca del continente. Una gran parte de ellos se cierne al análisis coyuntural de procesos 
como la Conquista y el periodo colonial como determinantes de asuntos como la dependencia, 
la modernidad, el desarrollo económico del continente y la identidad cultural, entre otros. En 
función de tal embate, se vuelve un requerimiento crucial poner clarividentemente el modo en 
que se confrontan algunos de sus modelos teóricos y disciplinares, apuntando con ello a las 
inspiraciones que sostienen una u otra postura en estas materias. 

Una de las discusiones instaladas corresponde al significado de lo barroco en Hispanoamérica, 
tanto en su influencia para los estudios coloniales de la cultura latinoamericana y sus productos, 
como para explicar las condiciones específicas y particulares que rodean al continente en materia 
de estudios acerca de sus procesos encaminados a la “modernidad”. Su reapropiación conceptual 
en la segunda mitad del siglo XX ha puesto de manifiesto ciertas confrontaciones que el concepto 
demanda, principalmente entre lecturas sobre modernidad, regionalismo y latinoamericanismo 
por un lado, y posmodernidad, poscolonialismo y “latinoamericanismo crítico” por otro (Naranjo, 
2004). La disquisición que abre este estudio proviene, con esto, de la pregunta sobre cómo 
puede evidenciarse, de manera clara, algo así como una disyunción acerca del modo y sentido en 
que se ha interpretado lo barroco, en función de los alcances de las disciplinas embarcadas en la 
constitución del pensamiento teórico latinoamericano.

Para atender dicha cuestión, este artículo se centrará específicamente en dos autores que 
ofrecen, en el núcleo de sus correspondientes disciplinas -sociología y filosofía-, dos perspectivas 
sobre el barroco en Hispanoamérica: por un lado, la del sociólogo chileno Pedro Morandé 
[1948], el cual ofrece la tesis del ethos barroco como una época que consolida la identidad 
latinoamericana a partir de un principio de síntesis cultural de carácter ecuménico, con cabida 
para todos los pueblos y con un sustrato elementalmente católico –y cuyo rescate permitiría la 
resolución de las problemáticas del paradigma modernizante de la sociología latinoamericana 
de la segunda mitad del siglo XX– (Morandé, 2017a; 2017b); y por otro lado, la tesis del filósofo 
ecuatoriano-mexicano Bolívar Echeverría [1941-2010], construida a partir de sus estudios de 
inspiración crítico-marxista, que sostiene al ethos barroco como una estrategia de ordenamiento 
social y del mundo cotidiano de América Latina en el siglo XVII, acaecido en un momento de 
quiebre de la identidad indoamericana producto de la contradictoria experiencia del encuentro 
de la Conquista desde el proyecto moderno de la Iglesia Católica, y que prevaleció respecto de 
otros ethes históricos de la modernidad capitalista (Echeverría, 2000; 2010b). 

Este estudio contrasta las especificidades de cada una de estas interpretaciones, a partir 
de las convergencias y divergencias en cada concepción del ethos barroco Hispanoamericano, 
según el modo en que emplean su lectura de lo barroco desde los siglosXVI y XVII en adelante, 
pero sobre todo, según cómo los significados operacionales de sus categorías sobre la cultura, la 
identidad y el ethos repercuten en la significancia del barroco para sus teorías de la cultura y su 
potencial relación con una posibilidad para pensar alternativamente la modernidad. Este análisis 
depende, primeramente, de entender las nociones fundacionales del barroco, y cómo se le 
asocia al surgimiento de una conciencia y modelo histórico específico, y que sus consideraciones 
teóricas están imbricadas de alguna manera en las nociones de cada autor. Posterior a esto, 
caracterizaremos el sentido que toma el barroco en cada uno, desde el sentido que tienen en sus 



Ignacio Zavala Aránguiz
El ethos barroco latinoamericano: desencuentros entre sociología y filosofía de la cultura 

76

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 74-91.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

respectivas disciplinas y en relación con cómo exponen comparativamente cada uno los términos 
cultura, ethos e identidad en sus disciplinas y asociados a su objetivo de recobrar tal componente 
para cimentar un nuevo análisis de la modernidad.

2. El barroco hispanoamericano 

La noción de lo barroco y su recuperación conceptual a partir de los años setenta (Chiampi, 
2000) tiene la peculiaridad de haber congregado múltiples perspectivas teóricas que, a grandes 
rasgos, hicieron converger sus aproximaciones respecto de este fenómeno cultural según una 
clave particular sobre las condiciones políticas e históricas del suelo americano. En ese sentido, 
esta vuelta surge a partir de debates que confrontaron al barroco con la constatación “moderna” 
del continente, pues al considerar a América Latina como un espacio de cruce y choque de 
historias, mitos, culturas y lenguas, se puede dar cuenta de porqué era un espacio privilegiado 
para formas como el barroco, y que ignorarlo en los análisis y debates contemporáneos acerca de 
la “crisis de la modernidad” en América Latina conllevaría a un desatino (Chiampi, 2000). 

Bustillo (1990) sostiene que, si bien se puede partir del barroco como expresión de una época 
concreta de la Europa del siglo XVII, su oposición al Clasicismo la asocia al quiebre y reacción 
hacia los cánones del Renacimiento, junto con la asociación al surgimiento de la ciencia moderna 
(Martínez, 2011; Sarduy, 1987). D’Ors, habría destacado también la transversalidad del barroco 
como una constante histórica que “interesa no solo al arte, sino a la civilización entera” (1993, p. 
66) y en función de una nueva comprensión de la civilización. Se pensaba a lo barroco meramente 
como un estilo artístico vinculado a la Contrarreforma2, pero hay quienes sostienen que se debe 
tomar también como un comportamiento colectivo y cultural dislocado históricamente (Arriarán 
y Beuchot, 1999) que, a la vez, responde a una nueva comprensión de la historia (D’Ors, 1993). 
La idea del barroco de Indias se sostiene, siguiendo esto, como un doble vaciamiento de los 
principios axiales tanto del mundo precolombino como del mundo español, pero que remite a 
la idea del nacimiento y una nueva “propuesta del ser” (Martínez, 2011, p. 240) surgida a partir 
de la Otredad, cruzada más allá de las constantes culturales y religiosas impuestas por la Iglesia 
Católica en su intento por desarrollar una modernidad propia y como alternativa a la modernidad 
protestante (Arriarán y Beuchot, 1999).  

Justamente, es la estética barroca la que se arraiga con fuerza en América Latina desde el 
siglo XVII, el cual parece haber predominado como una fuerte articulación entre los modelos 
estéticos españoles y precolombinos (Bustillo, 1990). Como tal, sea en referencia a un estilo o 
un modo concreto de formas, la constitución artística del “barroco de indias” como el tipo de 
barroco predominante en la Hispanoamérica del siglo XVII (Martínez, 2011; Moraña, 1988; Naranjo, 
2004; Paz, 1993) -y según autores de la generación del neobarroco americano como Sarduy y 
Lezama Lima- refiere a un arte de la “contraconquista” moldeador del hecho latinoamericano 
(Lezama Lima, 1993, p. 80) y característico de América como un continente “lateral y abierto, 
superpuesto, excéntrico y dialectal” (Sarduy, 1987, p. 101), el que al mismo tiempo, según Paz 
(1993), era observado por la sensibilidad barroca como un mundo estético fecundo , no sólo por 
“su geografía desmesurada, su fauna fantástica y su flora delirante sino por las costumbres e 
instituciones de sus antiguas civilizaciones” (Sarduy, 1987, p. 86). 

2	 Así como también se menciona que el barroco es un lugar de encuentro de estas formas religiosas, pasando por 
“la Porciúncula, la Reforma y la Compañía [que] pudieron encontrarse reunidas en un terreno de inteligencia, en un 
espíritu traducido morfológicamente por el estilo barroco” (D’Ors, 1993, p. 77). Curioso es, también, que Martínez 
(2011) denomine a nuestro barroco (el americano) como caracterizado por su “[esencial] anti-contrarreformismo” (p. 
247), esto porque el sujeto del barroco americano, surgido del fenómeno del mestizaje, no es uno que tema de “la 
revelación de la otredad en lo divino [como si temió en su raíz el europeo]” (p. 247), esto por su fundamentación en 
lo Otro y lo nacido o surgido tras este cruce. Así, si bien es claro que el barroco fue expresión del proyecto católico 
contrarreformista, es también gestador de uno propio fundado en su apartamiento o diferencia respecto de éste. 



Ignacio Zavala Aránguiz
El ethos barroco latinoamericano: desencuentros entre sociología y filosofía de la cultura 

77

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 74-91.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

Esta asociación acerca del barroco en la América Latina del siglo XVII, que existiría más allá 
de las fronteras históricas3 que lo delimitaron en un comienzo, lo hace a la vez dueño de ciertas 
categorías contrapuestas y disonantes que surgieron justamente en un continente poseedor de 
dichas características, y que lo han delimitado como una experiencia que, en ciertos casos, toma 
un carácter “paradigmático” (Chiampi, 2000; Naranjo, 2004). Sirve aquí, justamente, la definición 
que entrega Octavio Paz del barroco novohispano, el cual tenía la capacidad de expresar todos 
los particularismos y excepciones del mundo americano al ser una “estética de la extrañeza” que 
expresaba, justamente, el misterio que daba cuenta la “singularidad histórica y existencial de 
los criollos4 (…) [que] se percibían a sí mismos no como la confirmación de la universalidad que 
encarna cada ser humano sino como la excepción que es cada uno” (1993, p. 85-86). 

Desde el carácter dislocado y fragmentado, el barroco se puede aplicar al contexto americano 
colonial desde el encuentro derivado de la Conquista, en el que cada parte (indios y españoles) 
sufrió ciertos desplazamientos, pérdidas e indeterminaciones (Arriarán y Beuchot, 1999; Gruzinski, 
2000; Martínez, 2011), pero devenidas en una nueva expresión que, a la vez, verifica su existencia 
a partir los siglos XVII y XVIII americanos en vestigios como el mestizaje y el sincretismo 
como formas de una nueva estética, que “contribuyó al abigarramiento, a la desmesura, a la 
contradicción, a la multiplicidad de niveles de sentido” (Bustillo, 1990, p. 88), principios asociados 
también al nacimiento del barroco como basado en el quiebre y cisma respecto de los patrones 
Renacentistas y Clasicistas (Bustillo, 1999; D’Ors, 1993).

Así, podría explicarse con esto la vuelta a los términos del barroco en el pensamiento 
latinoamericano como una oportunidad para rememorar una estética que podía juntar toda 
forma y expresión particularista de América, como un continente poseedor de una cultura y 
una sociedad colonial “signada por la contradicción” (Bustillo, 1990, p. 76), donde su capacidad 
creadora de nuevas expresiones merece ser determinada como expresión de una conciencia 
histórica singular, capaz de combinar múltiples formas . Un barroco que se gesta no como el 
español en principios medievales y religiosos, sino que se ancla al nacimiento de una conciencia 
social diferenciada históricamente, que remite a múltiples tradiciones, religiones, y múltiples 
“otros” a partir de la duda (Arriarán y Beuchot, 1999; Bustillo, 1990; Martínez, 2011; Moreña, 1998), 
pero que en especial remite, según la lectura de Cousiño, al “primer gran proyecto por constituir 
una ecúmene moderna” (Bustillo, 1990, p. 111).  

Los caracteres que conforman el desarrollo y resurgimiento contemporáneo de las discusiones 
del barroco latinoamericano plantean a grandes rasgos la idea de que, el retorno hacia este 
permite testimoniar y buscar alternativas a una crisis de la modernidad en el continente, producto 
de su incapacidad de integrar correctamente los proyectos de inspiración iluministas y basados 
en la racionalidad técnica (Arriarán y Beuchot, 1999; Chiampi, 2000; Echeverría, 2000; Morandé, 
2017a; 2017b), de los cuales derivan dos modelos disputados: el modelo desarrollista, que toma 
preponderancia en los diagnósticos sociológicos de Morandé (2017a; 2017b) y el capitalista, para 
el caso de Echeverría (1997; 2000; 2010b). 

La oportunidad de tomar el barroco desde ambos autores tiene que ver con poder “usarlo” 
como una nueva forma de pensar (y dar el paso a gestar) alternativas a la modernidad frente al 
atestiguamiento de tal crisis; de ahí que se haya pensado teoréticamente su aparición como la 
posibilidad del desarrollo de una “racionalidad simbólica-analógica”, respecto de la racionalidad 
técnica de la modernidad (Arriarán y Beuchot, 1999, p. 82). No obstante, como veremos más 
abajo, el modo en que cada uno toma, usa, e interpreta los alcances del barroco, es en referencia 
al problema sobre la cultura en el continente, pero observado desde perspectivas diferentes, 
con encuentros y desencuentros en sus lecturas, y en función de explicaciones que colindan y 
confrontan, al mismo tiempo, lecturas cruzadas sobre la historia colonial del encuentro americano. 

3	 “Nuestra metahistoria”, según la lectura que Chiampi (2000, p. 24) hace del barroco de La expresión americana de 
Lezama Lima (1993).

4	 En el sentido general de “mestizos”.



Ignacio Zavala Aránguiz
El ethos barroco latinoamericano: desencuentros entre sociología y filosofía de la cultura 

78

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 74-91.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

En primera instancia, miraremos las principales lecturas y antecedentes que sostienen el análisis 
de Pedro Morandé acerca del barroco, para luego aterrizarlo comparativamente con los alcances, 
motivos y cruces que surgen desde la lectura del barroco del filósofo Bolívar Echeverría.

3. La lectura sociológica del ethos barroco latinoamericano: Pedro Morandé

El trabajo de Pedro Morandé surgió desde una provocación establecida a fines del siglo XX 
en la sociología latinoamericana, en relación con el fin de un ciclo intelectual en la disciplina 
provocado por ciertas insuficiencias del paradigma desarrollista de la modernización (Morandé, 
2017a; 2017c). La tesis más importante que ha ofrecido en su trayectoria intelectual es la de haber 
identificado que este paradigma puso a la sociología al servicio de la promoción de modelos 
de desarrollo en el continente, prestando sus conceptos y elementos analíticos a gobiernos 
e instituciones, volviéndola más una herramienta de aplicación de tal modelo centrada en la 
planificación social en vez de una ciencia social que formulara preguntas y se cerniera a la 
investigación (Morandé, 2017c). De ahí que Morandé (2017c) hable del silencio de la sociología, 
producto del agotamiento de tal paradigma. 

Por supuesto, la modernización es un proceso, dice Morandé (2017a), que hunde sus raíces 
desde el surgimiento de los Estados nacionales desde el siglo XIX, que, si bien partió siendo un 
desafío más cultural que estructural, radicaba más en pensar una síntesis social en el continente 
que combinara sus elementos culturales y estructurales y que asumiera la significancia de “la 
historia latinoamericana” (Morandé, 2017a, p. 58) en sus consideraciones. No obstante, tras el 
período de la posguerra, el centro político mundial se desplaza a América Latina para replantear 
el alcance de tal síntesis. Así, se empieza a “pensar la modernización de América Latina en los 
términos y lenguaje del vencedor” (Morande, 2017a, p. 59), lo que vuelve a la sociología una 
disciplina volcada al estudio del desarrollo del continente y sus estructuras funcionales según los 
principios de una racionalidad técnico-iluminista propuesta por dicho paradigma, para pensar 
alternativas futuras de modernización para el continente. 

El principal problema que diagnostica Morandé, tiene que ver con cómo se pierde a través 
de este modelo el problema de la identidad latinoamericana que estaba presente en un primer 
momento. Así también, en función de la necesidad de poner el tema de la modernización como 
el más primordial y significativo, la cuestión de la identidad queda zanjada bajo la idea de que 
América Latina es “un continente en transición desde un modelo tradicional de sociedad a otro 
moderno” (2017c, p. 44), o en otras palabras, para los países latinoamericanos, la modernización 
comparece como una voluminosa tarea de ajustar la identidad en función de los parámetros 
de las fuerzas europeas modernas (Morandé, 2017a). Es esto lo que provoca el silencio en la 
disciplina que acusa Morandé (2017c), pues promueve la renuncia en la disciplina de pensar 
cualquier elaboración intelectual propia para poner el foco en los problemas de aplicación del 
modelo, surgido desde la aplicación de las categorías analíticas de la obra de Talcott Parsons 
adoptadas por Gino Germani para conceptualizar dicha transición.5

Con esta provocación, Morandé (2017a; 2017c) dice que la ausencia y olvido del componente 
identitario e histórico-cultural en los análisis de su disciplina deben ser el punto de partida para 
repensar alternativas a la superación de tal crisis. Como tal, esto no implica que la modernización 
como tal sea un problema, sino que responde a pensar una modernidad alternativa para la 
disciplina en el continente (Morandé, 1985), a través de la reconsideración y reencuentro con “el 
ethos particular de las sociedades latinoamericanas” (Morandé, 2017a, p. 70). 

5	 Esto en el primer momento del paradigma modernizante de la sociología. Un segundo momento vendría dado por 
el surgimiento de la “sociología comprometida”, un paradigma que criticó la neutralidad valorativa del anterior y que 
se ofreció más como una concientización y transformación de la realidad latinoamericana, elaborada principalmente 
gracias a la difusión del estructuralismo marxista y la Escuela de Frankfurt, el cual entra en crisis porque sus meca-
nismos de aplicación quedan subsumidos a meros “supuestos” acerca de la realidad social (Morandé, 2017c). 



Ignacio Zavala Aránguiz
El ethos barroco latinoamericano: desencuentros entre sociología y filosofía de la cultura 

79

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 74-91.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

Aunque admita en varias partes de su trabajo que esta segunda parte de su empresa está al 
debe en especial con su justificación empírica (Morandé, 1985; 2017a; 2017c), la pregunta acerca 
del ethos cultural latinoamericano vincula tanto historicidad con cultura, y su respuesta no es 
exclusiva de la sociología6, sino que depende también de disciplinas como la filosofía y también, 
como defiende Morandé (2017a; 2017c) de la teología. Es así que, en función de localizar tal 
ethos cultural, se hace necesario volver al momento histórico que permitió la formación cultural 
de los pueblos americanos. Este proceso Morandé (1999; 1991; 2017a; 2017c) lo identifica con 
el fenómeno del mestizaje presente en la América Colonial, el cual formó una síntesis cultural 
entre los elementos pertenecientes a cada una de las tradiciones que conformaron el primer 
proceso de evangelización en el continente, síntesis significativa para comprender “los desafíos 
que representa el actual proceso de modernización y desarrollo de la región” (Morandé, 2017c, 
p. 78), y que aparece cuando la pregunta por la cultura debe volver en circunstancias que se 
presentan como contradictorias (Morandé, 2017c).

Para justificar su postura, debemos tomar a consideración que para Morandé: 

La cultura puede considerarse como un espacio de encuentro (espacio ético) para la 
autoobservación de los hombres en su humanidad (espacio cognitivo) que se constituye por la 
representación (espacio estético) de la diferencia entre lo específicamente humano y aquello que 
no lo es. (2017b, p. 63)

Como tal, el objetivo de tal caracterización en Morandé es establecer que lo cultural hace 
alusión a lo específicamente humano respecto de la naturaleza, aunque como bien dice, por 
más que esté sujeta a un constante proceso de cambio y mutación, sobre todo desde su 
asociación a lo simbólico que debe estar en constante interpretación, cada cultura “conserva 
muy marcadamente las características de su nacimiento” (Morandé, 2017c, p. 72), y en el caso 
latinoamericano, la síntesis cultural mestiza fue formada, justamente, en el período del barroco 
americano (siglos XVI y XVII), la cual “mantuvo su núcleo de valores originarios” (Morandé, 2017c, 
p. 72)7. Tomar la existencia de esta síntesis es fundamental así, para comprender contextualmente 
los desafíos que se introducen en la modernidad y cómo se halla anclado al proceso americano 
del barroco (Morandé, 2017c).

Si bien el autor no desarrolla de modo exhaustivo una definición de lo barroco, su uso referirá a 
uno más operacional para establecer un periodo histórico cultural característico multidimensional 
para la formación del ethos cultural latinoamericano, más allá de la reducción a categorías 
artísticas o estéticas (Arriarán y Beouchot, 1999; D’Ors, 1993; Morandé, 2017c), del cual entiende 
la idea de ethos -según este espacio compartido de encuentro para la autoobservación- como 
profundamente anclada a la idea de cultura (Morandé, 2017b; 2017c). Junto con esto, se debe 
tomar en cuenta que, para el autor, cada ethos se ancla, a la vez, a la historicidad particular de 
las identidades a las que se refiere (Morandé, 2017c). De este modo, hablar del surgimiento de 
un ethos latinoamericano se vincula al problema del origen del encuentro como gestador del 
espacio para su cultura y también su identidad. 

Así, localiza este encuentro justamente en el período del barroco de Indias en el siglo XVII 
(Martínez, 2011; Moraña, 1988; Naranjo, 2004) y entre los diversos pueblos que lo conformaron, 
que poseían una procedencia, lengua, organización sociopolítica y creencias religiosas diferentes 
(Morandé, 1991; 2017a; 2017c), buscando superar la idea del barroco sólo como un estilo artístico, 
sino también asociado a una nueva forma cultural que trasciende establecimientos históricos 
(Bustillo, 1990; D’Ors, 1993). Si bien queda para el autor claro que el encuentro nunca fue simétrico 
e implicó la imposición y dominación de unos sobre otros (Morandé, 1991; 2017c), inevitablemente, 

6	 Lo sería menos para un paradigma como el de la modernización que busca superar tal problema (Morandé, 2017c).

7	 Las objeciones de esta afirmación son claras y ya han sido atestiguadas por otros autores como Larraín (2001) y 
Mascareño (2019) a partir de la disputa de Morandé con el historiador Cristián Gazmuri (1984). Más abajo profundi-
zaremos en este problema.



Ignacio Zavala Aránguiz
El ethos barroco latinoamericano: desencuentros entre sociología y filosofía de la cultura 

80

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 74-91.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

a la vez que cada una de estas partes sufrió dislocaciones y pérdidas de lo singular de cada 
uno (Arriarán y Bauchot, 1999; Gruzinski, 2000), ambas atravesaron un proceso de mutación 
de carácter cultural basada en la contradicción característica de este barroco (Bustillo, 1990; 
Morandé, 2017c). 

Uno de los componentes de esta síntesis cultural es justamente su carácter barroco, como 
una forma de expresar la “estética de la extrañeza” que plantea Octavio Paz (1993, p. 86), y como 
tal, Morandé (2017c) explicita tres rasgos fundamentales del barroco iberoamericano: primero, 
su visión ecuménica8 de la historia humana como conciencia de habitación en el mismo mundo 
(lo que justifica al barroco como un ethos o un modo de ser que da un significado cultural), 
que se entiende como una “cosmovisión sustentada en una experiencia real del encuentro y 
comunicación de tradiciones culturales distintas” y una síntesis posible gracias a la idea de las 
diferencias en el barroco como “particularidades de la experiencia”9 (Morandé, 2017c, p. 97). 

Segundo, la capacidad del barroco de integrar las tradiciones orales (característica de los 
pueblos indoamericanos y sus religiones cúlticas que identificaban la cultura con la naturaleza) 
con la escrita (de los pueblos europeos fundados en religiones de palabra y desarrolladores de 
filosofías que separaban naturaleza y cultura), las cuales eran dos formas distintas de comprender 
“la presencia del sujeto en el mundo” (Morandé, 2017c, p. 98), que pudo lograrse a través de la 
Iglesia al poner el rito por encima de la palabra (Morandé, 2010) y bajo la idea del barroco como 
una cultura de la imagen (Morandé, 2017c). Con esto último, el barroco católico fue el principal 
responsable de gestar una reorganización del problema de la conquista como un proceso que 
desató caos y desorganización (Gruzinski, 2000; Morandé, 2017a), a través de la reafirmación 
eclesial por medio del rito10.

Por último, Morandé destaca el barroco con relación al fenómeno del mestizaje como vestigio 
de tal encuentro, justificado a través de un principio de jerarquización social11 que lo convirtió en 
un problema social (Morandé, 2017c). En ese sentido, Morandé le atribuye relevancia al mestizaje, 
primeramente, por ser “la clave de interpretación de la cultura latinoamericana, el verdadero 
acceso a la intrahistoria de nuestras sociedades” (1990, p. 10), asumiendo que América Latina 
es, justamente, mestiza, y donde tal atribución define al mestizo como “la novedad sacrificada 
del encuentro” (2017c, p. 102), bajo la tesis axial de Morandé (2010; 2017a; 2017c) de que este 
encuentro y sus diferencias se hace en función de formas distintas de entender el problema del 
sacrificio, institución que no ha logrado ser superada por el proyecto modernizador de América 
Latina ni por la racionalidad formal derivada del iluminismo que tenía tal intención (Morandé, 
2017a). 

Morandé (2010) comenta que el sacrificio es un acto de generación de valor presente en 
las sociedades, que se presenta tanto en las religiones cúlticas (como lo son las de las culturas 
indoamericanas, las que reproducían la identidad entre naturaleza y cultura) como en las 
religiones de palabra (como lo era el catolicismo, que diferenciaban naturaleza y cultura), y que 
como acto de inmediata eficacia simbólica tiene la capacidad de crear valor por medio de la 
dilapidación del valor de uso de una sociedad (Morandé, 2017a). La modernidad se vuelca, en 
cambio, más a la “idea sacrificial” que al acto o la institución, heredado de las categorías ascéticas 
del protestantismo estudiado por Weber (Morandé, 2017a). Como fenómeno creador de valor, el 

8	 La noción “ecuménica” de barroco tiene relación directa con la tesis de Cousiño (1990), facilitada por la cercanía que 
poseían como sociólogos de la misma escuela.

9	 En referencia a la tesis del barroco de Octavio Paz (1993).

10	 En ese sentido, la acción evangelizadora de la iglesia católica habría consolidado el sustrato católico sumamente 
elemental para comprender el barroco de Morandé (2017a), y con ello la identidad latinoamericana. No obstante, el 
autor destaca de modo claro que la conquista implicó la destrucción de las religiones indias y negras para imponer 
la religión de palabra que era el cristianismo, cuya imposición desde el verbo divino devino en la desacralización y 
secularización de las primeras (Morandé, 2010). 

11	 El autor toma estas categorías de jerarquización a partir de los estadios de desarrollo de la diferenciación social del 
trabajo de Niklas Luhmann (2006).



Ignacio Zavala Aránguiz
El ethos barroco latinoamericano: desencuentros entre sociología y filosofía de la cultura 

81

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 74-91.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

paradigma de la modernización se ha volcado a una racionalidad técnica y formal, olvidando el 
modo en que el valor social se crea más allá del mercado, lo cual radica justamente en lo sacrificial 
como un momento insuperable de la premodernidad (Morandé, 1985; 2017a; 2017c).

En ese sentido, dice Morandé que:

El supuesto pecado de la originaria falta de tradición del mestizaje, unida al carácter tributario 
atribuido al trabajo, a la herencia cúltica de la sociedad y economía indígenas y a la dimensión 
litúrgica y sacramental de la existencia transmitida por la primera evangelización, hacen que el 
ethos barroco iberoamericano tenga un marcado carácter sacrificial. (2017c, p. 104)

Al no poder ser ubicado en un lugar u otro, el mestizo es “sacrificado” por cada una de las 
partes al no tener una tradición histórica previa al encuentro (Morandé, 2017c), evidenciable en 
formas como un barroco dislocado históricamente (Arriarán y Beuchot, 1999) como los actores 
de su constitución, lo que a la vez los obligó a redefinir sus categorías propias en función de 
comprender al otro (Martínez, 2011; Morandé, 2017c). Es así como el mestizo puede encontrar 
su anclaje histórico en las formas religiosas del barroco Iberoamericano, especialmente y 
siguiendo las ideas de Paz (2004), a través del culto mariano, tesis que sostiene especialmente 
desde la idea del barroco como un encuentro que operaba entre la mujer indígena y el varón 
“europeo, criollo o mestizo” (Morandé, 2017c, p. 103). A ello refiere también la importancia del 
catolicismo, el único lugar, dirá Morandé (2017a; 2017c) que ha servido para reivindicar la figura 
del mestizo sin ocultamiento alguno del sustrato católico que sostiene sus formas de religiosidad 
popular, apostándole a esta último el ser “una de las pocas expresiones (…) de la síntesis cultural 
latinoamericana que atraviesa todas sus épocas y que cubre todas sus dimensiones” con una 
profunda continuidad histórica y prolongación de un mundo quebrado (Morandé, 2017a, p. 200)12. 

Estos elementos son aquellos que constituyen al barroco de Morandé como una “epistemología 
de la cultura” (Naranjo, 2004, p. 301). El barroco como consolidador de un ethos como espacio 
de encuentro para la cultura es un recurso que le permite localizar el lugar de la identidad cultural 
latinoamericana, que debe volver a aparecer en la discusión sobre la resolución del paradigma 
modernizante en la sociología latinoamericana. Su idea de un ethos barroco, por tanto, se ancla 
profundamente a la génesis de una identidad y una noción de cultura referente a América Latina 
que debe ser recuperada, esto al atribuir la noción de ethos con la de encuentro y localizarla 
desde las categorías fundantes de la Conquista. 

Debe aclararse, no obstante, que muchas de estas definiciones han dejado al autor víctima 
de objeciones y cuestionamientos a sus categorías. Larraín (2001) difiere de éstas como formas 
de pensar el problema de la identidad en Latinoamérica, principalmente porque la limita 
estrictamente al momento original del encuentro y no a la necesidad del presente de repensar 
su disciplina, lo cual impide pensar la identidad como proyecto futuro. Asimismo, los contenidos 
modernos tampoco pueden reducirse a principios religiosos católicos o ecuménicos que parecen, 
en principio, hacer alusión a un orden antiguo más que moderno, y en el que hechos como la 
secularización pondrían en riesgos tales categorías identitarias. Dicho eso, no sobrarían razones 
para pensar que al mantener su núcleo de valores originarios (Morandé, 2017c, p. 72) la identidad 
cultural latinoamericana parece quedarse en principio como substancial, estática e intocable al 
ser un intento voluntarista de pensarla de manera actual (Castro-Gómez, 2011; Gazmuri, 1984) y 
en el que al intentar buscar exhaustiva e incluso rebuscadamente lo barroco en la identidad, otras 
formas identitarias y desarrollos institucionales quedan en un segundo plano como responsables 
de ocultar la categoría “fundante” del barroco (Mascareño, 2019).13

12	 Es, de hecho, desde la revalorización desde la nueva intelectualidad católica latinoamericana de los años de Morandé 
que ha hecho, dice él, que la discusión por lo barroco vuelva a aparecer (Morandé, 2017a, p. 216). 

13	 En varios textos Morandé recoge estas objeciones desde una concepción de la cultura basada en la demanda in-
terpretativa de ella por medio del carácter simbólico del barroco, que evita que la identidad cultural caiga en ta-
les aporías esencialistas al estar en constante interpretación (respuesta inspirada fuertemente por la hermenéutica 
gadameriana). Mas, por descontado, queda pendiente el cómo se explicaría y evidenciaría que sus elementos de 



Ignacio Zavala Aránguiz
El ethos barroco latinoamericano: desencuentros entre sociología y filosofía de la cultura 

82

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 74-91.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

4. La lectura filosófica del ethos barroco latinoamericano: Bolívar Echeverría

La necesidad de pensar el alcance de lo barroco ha quedado saldada en el caso de Morandé, 
quien emplea tal recurso como un modo de repensar desde dichas categorías las trabas del 
paradigma modernizante en su disciplina, a través de interpretaciones históricas del lugar del 
barroco hispanoamericano. Para él, queda claro que es una época creadora de un cierto ethos 
que puede servir para repensar alternativamente una modernidad latinoamericana que considere 
sus componentes identitarios y culturales. No obstante, si bien su intento se alza desde una 
propuesta para la sociología y sus modelos epistemológicos para el continente, la filosofía 
latinoamericana en autores como Bolívar Echeverría ha empleado un punto de partida similar 
para pensar, alternativamente, la modernidad, pero respecto de ópticas y categorías históricas 
interpretadas divergentemente.

El trabajo de Echeverría (2000) proviene desde una provocación impulsada por sus lecturas 
crítico-marxistas acerca de una tendencia orientada hacia una crisis civilizatoria propia de la 
modalidad capitalista, prevaleciente en la modernidad por sobre otras modalidades. El punto de 
partida de esta crisis es desde un entrecruzamiento contradictorio entre progreso y catástrofe 
en los procesos actuales de la mundialización capitalista y de la civilización contemporánea, que 
tiene su fundamento y génesis en la contradicción entre valor de la valorización y valor de uso 
(Echeverría, 1998). Al poner al frente esta contradicción como la más basal para entender la crítica 
económica de Marx en El capital, es posible descifrar el origen de tal crisis desde la combinación 
entre progreso y devastación (Arizmendi, 2014).  

Si bien se puede identificar su trabajo en un primer momento guiada por su visión crítica del 
marxismo, su característica más significativa en la segunda parte de su desarrollo intelectual 
viene del intento de ampliar su mirada más allá de la crítica económica tradicional, en sentido 
de aplicar sus categorías a otros modos de reproducción de lo social. De ahí que este objetivo 
busque su cumplimiento desde el giro hacia una filosofía de la cultura que Echeverría hace en 
la segunda parte de su obra desde los estudios del barroco (Dussel, 2015). Por supuesto, su 
desarrollo como “filósofo de la cultura” combina elementos que encontramos en su lectura crítica 
del marxismo clásico, y de ahí que el inicio de su trabajo parta con una provocación similar a la de 
Morandé con respecto a los alcances de la modernidad.

Echeverría entiende la modernidad como un proceso de expresión múltiple, pero que responde 
a una forma o configuración histórica totalizadora de la civilización por medio de la consolidación 
indetenible de cambios técnicos (surgidos desde el siglo XI) que superaban los procesos y 
cauces históricos tradicionales, surgidos desde la Europa occidental (Echeverría, 1997; 2000; 
2010b), siendo su expresión capitalista la más funcional al conformar el proceso de producción 
y consumo al dispositivo económico nuclear del capitalismo: la subordinación de la lógica de la 
“forma natural” del valor de uso a la modalidad de valorización del valor o acumulación del capital 
(Echeverría, 1998; 2000; 2010b).

La crisis civilizatoria de la que habla Echeverría (2000) guarda relación con la crisis del proyecto 
de la modernidad capitalista en su versión puritana, que el autor supone como la modalidad 
moderna dominante hasta la actualidad. Nuestra civilización, subsumida en dicha modalidad, no 
puede gestar su desarrollo sin volverse en contra del fundamento del trabajo humano; ella busca 
la abundancia por medio del desarrollo técnico y la subordinación a las formas naturales, donde 
al evitar tal destino “exacerba justamente esa reversión” (Echeverría, 2000, p. 35). Esta crisis es 
expresable como una “crisis de identidad” (Echeverría, 2010a) proveniente desde la gestación del 
proyecto mismo de la modernidad capitalista como un modelo agotado para la concretización 
humana. 

nacimiento queden marcados o arraigados a esta cultura (Morandé, 2017c, p. 72), o, si quiera, si la reinterpretación de 
sus categorías simbólicas significa realmente un cambio en su estructura.



Ignacio Zavala Aránguiz
El ethos barroco latinoamericano: desencuentros entre sociología y filosofía de la cultura 

83

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 74-91.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

Surge, desde aquí, la necesidad de formular no una superación de la modernidad, sino una 
modernidad alternativa postcapitalista¸ y de ahí que Echeverría formule su propuesta analizando 
la vigencia del barroco para resolver dicha encrucijada. Para esto, primeramente, se debe recurrir 
al concepto de ethos, el cual refiere tanto a “morada o abrigo” como a “refugio”, y su uso intenta 
juntar tanto “uso y costumbre” por un lado, como “carácter” y “modo de ser” por otro (2000, 
p. 37). Así, el concepto de ethos histórico es usado en su obra como cualquier estrategia de 
supervivencia y principio de ordenamiento y configuración del mundo de la vida capaz de 
desintegrar una contradicción en la condición humana. Y frente a la modernidad capitalista, hay 
cuatro ethe14 históricos que se han desarrollado para resolver la contradicción fundamental del 
hecho capitalista. 

Siguiendo con esto, Echeverría (1997; 2000) comenta que la modernidad capitalista posee 
cuatro ethe históricos para resolver y disputar la contradicción del hecho capitalista entre 
valorización del valor y valor de uso: el ethos realista, que borra o anula la contradicción, naturaliza 
el hecho capitalista y se adscribe a la lógica de valorización sin posibilidad para pensar un mundo 
alternativo; el ethos romántico, que también lo naturaliza, pero prepondera la lógica del valor de 
uso; el clásico, que acepta la existencia de la contradicción, y se resigna a la valorización del valor 
como una condición inescapable, y el barroco, que reconoce la contradicción como inevitable, 
pero que se resiste a aceptarla15.

La apuesta de Echeverría (2000) radica en proponer los cimientos para una alternativa 
postcapitalista de la modernidad a través de la vigencia actual de este ethos barroco como ethos 
histórico. El autor toma prestado el concepto artístico de lo barroco desde sus concepciones 
improductivas, transgresoras o deformadoras respecto de lo tradicional y clásico, y represoras, 
para hablar con ello del barroco como “voluntad de forma” atrapada entre dos tendencias 
contrapuestas que absurdamente intentan localizar una reconciliación como conjunto. Esto sirve 
para expresarse a sí mismo como una modalidad del ethos histórico que es, según Gandler, el 
“ethos de la contradicción” al tener la capacidad de “combinar y mezclar elementos que desde 
un punto de vista “serio” no podrían estar juntos” (2000, p. 58). Y en efecto, se caracteriza como 
un ethos que se resiste a posicionarse en favor de alguno de los principios contradictorios de 
la modernidad capitalista, por lo que opta por una salida en favor de un “tercero excluido” que 
trae consigo un “vivir otro mundo dentro de ese mundo16” (Echeverría, 2000, p. 176); podría 
decirse, como asociado a una tercera opción que surge o nace singularmente desde una partida 
contradictoria y en respuesta de las anteriores formas clásicas o tradicionales (Bustillo, 1980; 
Martínez, 2011).  

Bolívar Echeverría (2000) explica que el desarrollo de un ethos barroco puede localizarse y 
hacerse presente desde circunstancias históricas muy específicas pero rastreables. En su caso, 
es la historia particular de la cultura de Nueva España, entre los siglos XVI y XVIII, es decir, aquel 
periodo referente, coincidentemente al barroco americano o de Indias (Martínez, 2011; Moreña, 
1998; Naranjo, 2004; Paz, 1993). Como continente que fue campo de experimentación para la 
modernización europea y católica, y completamente contrapuesto al proyecto cristiano noreuropeo 
y protestante (Echeverría, 2000; 2010b; Echeverría y de Mercado, 2004), América Latina tuvo 
la característica de confrontar múltiples sociedades y culturas (Chiampi, 2000) constituidas a 
partir la destrucción de los símbolos identitarios de las culturas indígenas y africanas (Arriarán y 
Beuchot, 1999; Echeverría, 2000) producto de códigos civilizatorios diferentes provenientes de 

14	 Ethe: Plural del vocablo griego ethos (N. del E.).

15	 Estos ethe, tal como recuerda Gandler (2000; 2007) no existen fuera de la modernidad o lógica capitalista ni tam-
poco aparecen exclusivamente, sino siempre aparecen combinados con otros, dependiendo de las circunstancias. Es 
claro, sin embargo, que cada una de estas modalidades tuvo ciertos lugares en los que preponderó por sobre otras 
en su correspondiente modernidad (Echeverría, 1997), y de ahí que comparta su anclaje con la historia respecto de 
la concepción del sociólogo. 

16	 Asimilable, tal vez, a las nociones de dislocación presentes desde la interpretación del barroco de Arriarán y Beuchot 
(1999). 



Ignacio Zavala Aránguiz
El ethos barroco latinoamericano: desencuentros entre sociología y filosofía de la cultura 

84

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 74-91.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

la experiencia del encuentro. Y como tal, la preponderancia del ethos barroco por sobre otros 
ethos se dio como una “estrategia de supervivencia” ante la experiencia de la Conquista asociada 
a la transgresión del caos y la destrucción (Gruzinski, 2000), “inventado espontáneamente por 
aquella décima parte de la población indígena que pudo sobrevivir al exterminio del Siglo XVI” 
(Echeverría, 2010b, p. 189) la cual tuvo su expresión manifiesta como estrategia de integración a 
través del mestizaje. 

A diferencia de Morandé (2017a; 2017c), la experiencia del mestizaje para Bolívar Echeverría 
es una que no clausura su localización exclusivamente a la conquista ibérica ni a un momento 
histórico concreto. Al contrario, será un término fundamental para su filosofía de la cultura, 
según que es el “recurso mayor de la historia de la civilización humana” (Echeverría, 2010b, p. 
190) y un modo natural de vida de las culturas (Echeverría, 2000). La experiencia del mestizaje 
en su expresión cultural es interpretada por el filósofo más allá de meras mixturas biológicas 
o químicas: como tal, debe ser tomada desde una aproximación semiótica que Echeverría 
denomina “codigofagia”, en la que las configuraciones específicamente humanas pueden existir 
tan solo como devorándose unas a otras, por medio de la destrucción del centro simbólico de 
cada forma, pero sometiéndose, también, a una alteración de su esencia al integrar los restos del 
otro, particularmente, de los devorados (Echeverría, 2000). 

El problema que surge en el barroco americano pasa por la idea de que los sobrevivientes 
del proyecto de la Iglesia Católica por una “modernidad propia” (Echeverría, 2000, p. 49) se 
enfrentan a la imposibilidad de prolongar el Mundo de la Vida de cada parte y forma civilizatoria 
del encuentro: la prehispánica-indígena y la hispánico-europea, en relación con la idea de 
dislocación histórica de cada una de estas identidades (Arriarán y Beuchot, 1999). Así, el 
mestizaje se presenta, como tal, a modo de una estrategia que se pone desde el modo básico de 
la cultura cuando la identidad de cada parte cae en tal peligro (Echeverría, 2000, 2010a). Como 
tal, la experiencia del mestizaje es, como tal, una experiencia Barroca que coincide con las formas 
del ethos barroco, y ante ello, el mestizaje de las formas culturales es uno que tiene su punto de 
partida en los dominados o devorados por el proceso de la Conquista, según que tuvieron una 
estrategia que les permitiera afirmar su propia identidad y constituyera luego la de los primeros 
latinoamericanos (Echeverría, 2000; 2010b), pero donde se jugaba la sobrevivencia en el campo 
histórico del “tercero excluido”, que Morandé asocia en el mestizo, como la “novedad sacrificada 
del encuentro” (2017c, p. 103), y como el sujeto de la síntesis cultural barroca. 

Una de esas expresiones es rastreable en la representación religiosa. Echeverría por lo 
demás le atribuye a la Iglesia Católica un lugar significativo en la formulación de un proyecto 
de modernidad “propia, religiosa que girara en torno a la revitalización de la fe (…) y que debió 
dejar de existir cuando ese intento se reveló como una utopía inalcanzable” (2000, p. 49). Dicho 
camino contrapuesto al de la reforma promovió un reordenamiento17 con el que las clases bajas 
marginales mestizas del S. XVII reconstruían la civilización (Echeverría, 2010b; Echeverría y 
de Mercado, 2004) y que fue expresión de la modernidad americana como una modernidad 
Barroca. Dicha confrontación estratégica con la contradicción del hecho capitalista que desplazó 
a la Iglesia como defensora de la forma del valor de uso provocó que la existencia en ruptura de 
la propia cultura se desplazara, con el ethos barroco, hacia una estetización de la vida cotidiana18 
(Echeverría, 2000).

17	 En el sentido de “reordenamiento [del Mundo de la Vida]”, es decir, como un ethos. 

18	 Ante la pregunta por el lugar del rito en Echeverría (2000), éste forma parte de la expresión de la vida “en ruptura” 
a través de la festividad ritual de la dilapidación de todo valor de uso. Su interpretación apunta, a diferencia de Mo-
randé, a que el poder de la fiesta como expresión de la vida “en ruptura” se ve desvanecida con la salida del mercado 
y defensa de la Iglesia al valor de uso, lo que hace que el ritual sea “desplazado” como el lugar de tal existencia “en 
ruptura” desde la experiencia estética. En contraste, la tesis principal de Morandé (2017a) radica en comprender el 
lugar del rito sacrificial como gestador de valor social que se ve transformado hacia una introyección hacia la “idea 
sacrificial”, pero que lejos de olvidarlo como componente premoderno, subyace y resiste el ser olvidado por la racio-
nalidad técnica. 



Ignacio Zavala Aránguiz
El ethos barroco latinoamericano: desencuentros entre sociología y filosofía de la cultura 

85

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 74-91.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

Así, la modernidad católica se enfrentó a bajos niveles de evangelización, puesto que su 
objetivo de destrucción de las identidades y culturas (Echeverría, 2010a) se enfrentó a resistencias 
que fueron integradas justamente a través del mestizaje (Echeverría, 2010b), y cuya fuente en el 
caso de América Latina se puede rastrear a través de expresiones como el Guadalupismo como 
expresión patente de la identidad Barroca latinoamericana (Echeverría, 2013; Morandé, 2017c). 
El lugar de esta última expresión es singular, según que es la muestra de un cristianismo que, 
pretendiendo ortodoxia, termina por tolerar la instancia en que el indio transforma la estructura 
del cristianismo al expresar las supervivencias idolátricas en un “cristianismo que integre 
positivamente su obligada autonegación religiosa” (Echeverría, 2013, p. 105).

La disputa que queda entre ambos autores parece empezar a vislumbrarse a través del 
carácter operatorio del mestizaje en cada uno. Es fundamental acá entender que para Echeverría 
(2000) la experiencia del mestizaje en América Latina tiene directa asociación con una estrategia 
de sobrevivencia de carácter barroco. No obstante, es incorrecto para él pensar que tal estrategia 
se reduce única y exclusivamente al encuentro desde la Conquista española; reconoce que en la 
identidad latinoamericana en la que se localiza su ethos barroco del S. XVII hay un componente 
evidentemente mestizo y que surge desde el mestizaje, tanto de las formas biológicas como 
culturales a través de la metamorfosis semiótica atribuida a su codigofagia. Su punto radica 
más en que tal identidad específica reivindica y afirma al mestizaje como “el modo de ser 
de la humanidad universalista y concreta” (Echeverría, 2010b, p. 193). No se puede, desde su 
perspectiva, suponer que es rastreable en ella un fundamento identitario específico como lo hace 
Morandé (1990; 1991; 2017a; 2017c) al darle al mestizaje la clave hermenéutica de la identidad 
latinoamericana, pero sustantiva a un solo momento para retrotraerlo a la actualidad. Más bien, 
la experiencia del mestizaje atraviesa la actividad más humana de todas en la cultura (Echeverría, 
2000), y no significa que una forma específica de mestizaje sea fundante del resto de formas.

Esta lectura se sigue de lo que sus críticos diagnostican: como tal, la experiencia del mestizaje 
es una que implica un proceso natural de la cultura en general (Echeverría, 2010a), y suponer 
que se puede anclar a un momento en específico de la historia del pasado19 (Larraín, 2001), 
pareciera tanto obviar la contingencia a la que se somete su cambio histórico como subsumir 
el resto de las variaciones o “mestizajes” como secundarios a tal forma originaria (Mascareño, 
2019). Es curioso, con ello, que, si bien Morandé ancla un lugar significativo al mestizaje, parece 
hacer que este sea lo que quede establecido del modo “esencial” que aquejan sus objeciones. Por 
supuesto, una cultura que se ha fundamentado a través del simbolismo, como lo es justamente 
la latinoamericana, es una que difícilmente puede ser catalogada como esencialista al tener que 
enfrentarse constantemente a la interpretación de sus propios límites (Morandé, 2017c, p. 114). 
El problema radica en que el lugar fundacional que le da a la experiencia del mestizaje en la 
discusión de la identidad, según Echeverría (2000; 2010a; 2010b) hace que este concepto pierda 
su predicado universal en la cultura. Mucho más se presenta en el caso de América Latina, pues 
suponer tal atribución:

Está completamente fuera de lugar en un continente cuya población, en su gran mayoría, ha vivido 
su historia sólo en los intersticios dejados por las grandes historias de los otros y ha afirmado 
su identidad cultural “a la intemperie”, atravesada por los más variados procesos de mestizaje. 
(Echeverría, 1997, p. 68-69)

Queda, sin embargo, bastante definido en la obra de Bolívar Echeverría que su intención 
filosófico-cultural no es la de Pedro Morandé, puesto que su objetivo como autor no radica en 
una respuesta a la ambiciosa pregunta que el sociólogo responde tan solo provisionalmente. 
Echeverría da a entender, siguiendo a primera vista a Morandé (2017c) que algo así como 

19	 Morandé (1985) objeta a esto que, si hubiera sido en otro momento de la historia, habría asociado la síntesis cultural 
a tal momento. Sin embargo, dicha resolución no satisface el problema de fondo, que tiene que ver con la asociación 
del mestizaje como categoría de metamorfosis y transformación de la cultura en general (Echeverría, 2010a) que 
pareciera perder tales predicados al anclarse a un momento concreto. 



Ignacio Zavala Aránguiz
El ethos barroco latinoamericano: desencuentros entre sociología y filosofía de la cultura 

86

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 74-91.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

una “identidad Barroca” tiene su génesis desde el período barroco a partir de un ethos o un 
comportamiento llevado a cabo por los indios mestizados citadinos por medio de un “mestizaje 
identitario” (2013, p. 103) y expresada a través de las formas del culto mariano20. Distinto es, al 
modo de Morandé (2017c), atribuirle a tal identidad surgida de la estrategia del ethos barroco el 
rol de contenedor de la identidad cultural latinoamericana total como originaria del ethos de los 
pueblos latinoamericanos. 

Ya estableció Morandé (2017c) que la idea de un ethos abstracto no es posible, pues cada 
ethos remite a su forma particular e historicidad, pero pensar -dice Echeverría (2000)- que 
el ethos que surge del período barroco le determina a la identidad latinoamericana la misma 
categoría como fundada en tal modo de ser, provoca que se piense a los latinoamericanos, desde 
parámetros modernos, como relegados a mundos premodernos, reduciendo la capacidad de 
resistencia del ethos barroco a las otras modalidades que, en realidad, no han prevalecido como 
esa. En otras palabras, según Echeverría (2010a), anclar la identidad de los latinoamericanos a la 
identidad específica del período barroco, al modo en que lo hace Morandé (2017c), es reproducir 
los parámetros modernos de entender la cultura en el discurso moderno como “substancia” 
espiritual, aun cuando el sociólogo objete que tal barroco es uno fundado antes en el símbolo, la 
imagen y no en el concepto, inhibido de tal imputación esencialista.

La asociación del ethos con cultura que hace Echeverría queda contrapuesta respecto del 
concepto de cultura presente en Morandé. Si bien en este último se hace relación a un espacio 
relacional fundado principalmente en el encuentro como expresión de un ethos como modo 
de ser, y sostenido desde la diferenciación con la naturaleza, de modo que la pregunta por lo 
cultural es ya una forma de cultura (Morandé, 2017b), Echeverría (2000; 2010a) lo desarrolla 
primordialmente como una estrategia que pone de relieve el lugar de la cultura como el momento 
autocrítico de la reproducción de la singularidad de un grupo humano -o su identidad-  respecto 
de otros y frente a momentos de ruptura en sus códigos semánticos. Si la cultura es el cultivo 
crítico de la identidad -la cual no reside en un núcleo sustancial, invariable o esencial21 de rasgos 
o usos y costumbres, sino en una coherencia interna y transitoria de un sujeto histórico a través 
del juego de su cristalización (Echeverría, 2010a)-, entonces la cultura siempre implica una 
actividad aventurada al peligro de la “pérdida de identidad” en un “encuentro con los otros” como 
verificación de su singularidad o mismidad, es decir, de su identidad como un “estado de código” 
y no como una sustancia (Echeverría, 2000, p. 31).  

Morandé (2017b; 2017c) no está lejos de esta definición, principalmente porque es en los 
espacios del encuentro en los que se juega la capacidad simbólica de una cultura (como lo es el 
barroco) de reinterpretar sus parámetros como autoobservación de sus singularidades. Como 
cada ethos remite a la particularidad histórica de cada cultura, si bien Morandé delimita el ethos 
como un espacio común de encuentro, su noción de la cultura está sujeta al cambio por su 
elemento originario, según ésta sea una de concepto o de símbolo e imagen, donde es esta última 
la que abre a partir de la reinterpretación de las categorías simbólicas de cada cultura aquella 
“existencia en ruptura” de la que habla Echeverría (2010a, p. 167). 

Con ello, la pregunta radica en si el espacio ético de la cultura está sustentado en la extrañeza 
del encuentro con los otros o con quienes se pueda hacer tal diferenciación, y con ello Morandé 
(2017a) ensaya una respuesta con altos guiños a la codigofagia de Echeverría (2000); y es que 
toda síntesis cultural nueva surge de la dominación de unos sobre otros, donde el dominador 
intenta en muchos casos “incorporar a su cultura la mayor cantidad de rasgos posibles del 
sometido” (Morandé, 2017a, p. 224). Lo que diría esto es que el encuentro se hace entre culturas 
diferentes y de aquel la cuestión acerca de los límites propios surgen las nuevas culturas -como 
es justamente el caso de Latinoamérica-, y donde esas redefiniciones en el caso latinoamericano 

20	 Compárese con Morandé (2017c, pp. 104-105).

21	 Como apuntan las principales críticas a la propuesta de identidad cultural latinoamericana de Morandé (véase Gaz-
muri, 1984; Larraín, 2001; Mascareño, 2019). 



Ignacio Zavala Aránguiz
El ethos barroco latinoamericano: desencuentros entre sociología y filosofía de la cultura 

87

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 74-91.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

estuvieron hechas a partir del ritual religioso y su carácter simbólico como demandante de una 
interpretación (Morandé, 2017a). Más bien, queda aquí la cuestión por el modo en que se conservan 
tales elementos originarios sin que sean víctimas de la metamorfosis de la que habla Echeverría 
(2000) sobre dichos nuevos rasgos, en su idea de mestizaje cultural como codigofagia. En ambos 
autores, se entiende que el mestizaje a partir de la conquista es el elemento de nacimiento, pero 
se enfrentan también a la pregunta sobre la permanencia de tal identidad cultural -Barroca para 
ese momento- sobre todo frente a la contingencia de otras identidades culturales. 

Y es que si bien Morandé quiere superar las acusaciones de esencialismo en las que tiende 
a caer su toma de postura (Castro-Gómez, 2011; Gazmuri, 1984; Larraín, 2001) -por decir que 
nuestro ethos cultural latinoamericano proviene del carácter barroco de nuestra identidad - a 
través del ejercicio hermenéutico en el carácter simbólico originario de la cultura latinoamericana, 
cree de todos modos que hay una conservación de los elementos originarios y de nacimiento 
en la cultura (Morandé, 2017c, p. 72) derivada justamente de su ethos. Mientras que para 
Echeverría (2000; 2010a; 2013) un ethos es antes una estrategia de sobrevivencia que muestra la 
singularidad y mismidad evanescente de cada cultura22, y que si bien puede, en ciertos casos para 
superar tal contradicción, reafirmar sus componentes de identidad propia para sostener dicha 
estrategia, como lo ejemplifica la creación idolátrica del culto Guadalupano, no puede reducirse 
ni subordinarse a sus elementos originarios al mostrarse en su reproductibilidad social como una 
“entidad histórica que, al mismo tiempo que determina los comportamientos de los sujetos que la 
usan o “hablan”, está siendo hecha, transformada, modificada por ellos” (Echeverría, 2000, p. 31). 

La diferencia más importante radica en que en el ethos barroco de Echeverría hay un esfuerzo 
por notar que en la estrategia de lo barroco prepondera la opción del tercero excluido como 
forma de sometimiento y rebeldía simultánea (Echeverría, 2000, p. 181) referida antes a una 
capacidad para resistir una contradicción, expresada en la identidad particular histórica de un 
ethos capaz de representarlo y que se ha presentado en otros momentos. Comparte con Morandé 
que la identidad Barroca tuvo su origen en un ethos que presta su nombre (Echeverría, 2013), y 
que puede estar presente en otros momentos y junto con otras modalidades (Gandler, 2000).  
No obstante, no se puede pensar que en el mestizaje de las formas culturales específico de tal 
época (s. XVI) se puede encontrar la respuesta a la identidad cultural latinoamericana de modo 
totalizante hasta la actualidad. La identidad Barroca se encuentra vinculada al ethos histórico 
preponderante de un tiempo específico, y lo que se debe hacer para repensar alternativamente 
la modernidad es mirar a través de la estrategia asociada a tal identidad y no al revés como 
hace Morandé (2017a; 2017c), que pretende mirar a través de la identidad más que a partir del 
ethos que le dio origen, el cual, por lo demás, parece quedarse relegado a un tiempo pasado sin 
posibilidad de traerse de alguna forma al presente. 

En este sentido, pareciera que ante el desarrollo de la época del barroco Latinoamericano 
hay dos lecturas sobre la formación y prominencia de un ethos y su derivación cultural: una 
conservadora de la identidad, en la que el encuentro en el período barroco desarrolló un ethos 
para el tercero excluido, el vestigio del encuentro, el mestizo, identidad que posee su carácter 
barroco en función de tal período de gestación y donde tal ethos determinó las formas del 
ethos latinoamericano actual por la identidad surgida23; otra, más crítica en la que el encuentro 
provocó la toma de posición hacia una estrategia desde dicho tercero excluido para resolver la 
contradicción de un mundo regido por ella, y que su identidad expresa tal estrategia, pero es 
solo localizable en tal locación histórica, a diferencia de su ethos o su capacidad para resolver 
la contradicción de la modernidad que le dio origen, el cual ha atravesado otros momentos 
históricos y debe traerse al presente.

22	 La cual en la modernidad solo se realiza a sí misma “si pasa a través de la densa zona del ethos histórico” (Echeverría, 
2000, p. 163).

23	 Y si es que se tiene claridad acerca de cuál es ese ethos latinoamericano. 



Ignacio Zavala Aránguiz
El ethos barroco latinoamericano: desencuentros entre sociología y filosofía de la cultura 

88

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 74-91.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

Para Morandé, la idea de un ethos barroco es entendible como el modo de ser de una 
figura encarnada a partir del período barroco, la cual sería el núcleo de la identidad cultural 
latinoamericana. Como tal, es un ethos exclusivo del período barroco y de la identidad surgida 
de él. Ve un uso más operativamente conceptual en función de encontrar en el ethos barroco la 
expresión de una identidad actual que deba considerarse para resolver el paradigma modernizante 
de la sociología. Para Bolívar Echeverría, en cambio, es tan solo la estrategia de confrontación 
de la contradicción entre valorización del valor y valor de uso que tuvo preponderancia en el 
período barroco americano, pero donde la identidad barroca no está sujeta necesariamente a 
su existencia fija como ethos, ni tal ethos es exclusivo de tal época al ser una estrategia de 
supervivencia. 

El ethos barroco de Morandé sería, más bien, el ethos “de la identidad del período barroco” que 
permite operativamente pensar el origen de la intrahistoria de la identidad cultural latinoamericana 
y con ello el ethos de sus pueblos, pero cuyo carácter es histórico por su locación, y no por su 
transversalidad. En Echeverría, el enfoque está en encontrar un ethos desde su praxis crítica 
para confrontar la expresión de la contradicción y crisis civilizatoria actual. Es esto lo que tiene 
para ofrecer el barroco Americano, el cual fue, según Echeverría (2000), lugar fecundo para 
el desarrollo de un principio de ordenamiento del mundo de la vida ante la contradicción del 
hecho capitalista. Si se piensa, al contrario, la identidad como una mera pasividad sustantiva 
que reduce y moldea históricamente a una comunidad -como América Latina-, el ethos barroco 
de Echeverría no es en tal caso “el núcleo de ninguna «identidad»” (2000, p. 48), y más cuando 
Morandé habla de “La formación del ethos [de la identidad del período] barroco como núcleo de 
la identidad cultural Iberoamericana” (2017c, p. 78).

5. Conclusiones

La presente exposición comparativa nos ha permitido vislumbrar algunos elementos 
interesantes en el modo en que ambos autores emplean el concepto del barroco en referencia 
a un ethos, y que requiere una toma de consideración del rol que tiene, en cada uno, el lugar 
de la cultura y la identidad. Hemos intentado en un primer momento evidenciar cómo Pedro 
Morandé, en su faceta de sociólogo de la cultura, aborda la cuestión por lo barroco adoptando 
preponderantemente la cuestión por la identidad cultural antes que el modo de ser o el ethos de 
dicha cultura. La pretensión de esto radica en pensar en la identidad cultural latinoamericana un 
componente originario que debe considerarse en las nuevas y fundantes discusiones acerca de 
un nuevo paradigma sociológico que supere la principal traba del anterior: haber olvidado dicho 
elemento barroco en sus intentos de formular estudios del componente en su relación con un 
proyecto desarrollista y moderno.

En un segundo momento hemos analizado los elementos esenciales en el trabajo filosófico 
cultural de Bolívar Echeverría, en la que desde una mirada inspirada desde su lectura de la 
modernidad capitalista ofrece la categoría del barroco como una que caracteriza un ethos o 
estrategia de ordenamiento del mundo de la vida frente a la contradicción específica del hecho 
capitalista. Como tal, su noción de ethos se ancla a una modalidad que es específica a una 
capacidad de resistencia ante la contradicción de la modernidad capitalista. Por tanto, si bien 
habría cuatro ethes históricos de la modernidad capitalista que se entremezclan en diversos 
momentos históricos, es posible rastrear la modalidad Barroca de esos ethes históricos en un 
período que expresa sus cualidades contrapuestas: el barroco americano, cuya identidad histórica 
se ancla a una cultura específica derivada de tal ethos.

Como hemos mencionado, una primera comparación en los autores la encontramos en 
sus nociones sobre la cultura, donde por un lado la lectura sociológica de Morandé apunta 
a comprender ésta como un espacio de autoobservación y diferenciación respecto de la 
naturaleza y que puede identificarse mediante un ethos o modo de ser desde el encuentro que lo 
caracteriza. Echeverría, por otro lado, antes entiende la cultura como una actividad que también 



Ignacio Zavala Aránguiz
El ethos barroco latinoamericano: desencuentros entre sociología y filosofía de la cultura 

89

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 74-91.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

apunta a una autoobservación, pero que se hace no desde la naturaleza del entorno y el espacio 
exclusivamente, sino también en relación con el Otro como amenaza a sus condiciones culturales 
naturales. La importancia de esta diferencia radica en que permite dar más claramente con el 
sentido que toma el barroco en cada uno para su interpretación de la cultura, expresando con ello 
también en dónde y en referencia a qué parámetro se hacen las atribuciones acerca del barroco. 

Si bien ambos asocian la idea de un ethos (ya sea como estrategia de ordenamiento en 
Echeverría, ya sea como modo de ser cultural desde el encuentro en Morandé) como gestador 
de una identidad asociada al período barroco, Morandé apostará por llamar barroco al sustrato 
originario de la identidad cultural de los pueblos latinoamericano surgido de este ethos, siendo 
tal componente el requerimiento presente en los análisis sociológicos del continente. En cambio, 
Echeverría encuentra algo así como una identidad Barroca en un período histórico barroco, que, 
si bien surge del comportamiento de las clases marginales de tal periodo, no es sustantiva a 
un análisis contemporáneo de la cultura, puesto que la modalidad Barroca del ethos histórico 
preponderó en una época sinónima, pero no con ello determinante ni fijadora de una identidad 
rescatable. Antes, su análisis rescata el ethos y no la identidad, a diferencia de Morandé, quien 
toma antes la identidad y con ello en referencia a un determinado ethos que le dio origen. 

Las propuestas de cada autor, creemos, son fundamentales para los intentos de pensar, desde 
sus disciplinas, formas de retomar un pasado mestizo en función de las ventajas que da el barroco 
para tales operaciones. El barroco de Morandé hace esto al intentar entregar una identidad 
anclada a estas formas, mientras que Echeverría lo hace desde un comportamiento de resistencia 
de la modernidad capitalista que puede ser retomado contemporáneamente. Hemos visto, en 
ambos, divergencias que son claras y que, especialmente, impugnan trabas epistemológicas en 
la noción de identidad cultural que Morandé ofrece desde un mirador como el de Echeverría, 
referente a intentos insuficientes por evitar un sustancialismo de la identidad. Más allá de eso, 
consideramos este tipo de discusiones fundamentales para pensar ambos problemas como 
unidos más allá de una mera sinonimia, y en función de reencontrar interdisciplinariamente una 
pugna acerca de la relación entre América Latina y su modernidad como una construida desde la 
categoría basal de este trabajo: el barroco. 

Referencias 

Arizmendi, L. (2014). Bolívar Echeverría: trascendencia para América Latina. En L. Arizmendi, 
J. Peña, E. Lillo y E. Piñeiro (Coords.), Bolívar Echeverría. Trascendencia e impacto para 
América Latina en el siglo XXI (pp. 27-75). Instituto de Altos Estudios Nacionales. 

Arriarán, S. y Beuchot, M. (1999). Filosofía, Neobarroco y Multiculturalismo. Itaca.

Bustillo, C. (1990). Barroco y América Latina. Un itinerario inconcluso. Monte Ávila Editores. 

Castro-Gómez, S. (2011). Crítica de la razón latinoamericana. Editorial Pontificia Universidad 
Javeriana.

Chiampi, I. (2000). Barroco y modernidad. Fondo de Cultura Económica. 

Cousiño, C. (1990). Razón y ofrenda. Ensayo en torno a los límites y perspectivas de la sociología 
en América Latina. Cuadernos del Instituto de Sociología, Pontificia Universidad Católica 
de Chile. 

D’Ors, E. (1993). Lo barroco. Tecnos. 

Dussel, E. (2015). Filosofías del sur: descolonización y transmodernidad. Akal.

Echeverría, B. (1997). Las ilusiones de la modernidad. Universidad Nacional Autónoma de México. 



Ignacio Zavala Aránguiz
El ethos barroco latinoamericano: desencuentros entre sociología y filosofía de la cultura 

90

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 74-91.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

Echeverría, B. (1998) Valor de uso y utopía. Siglo Veintiuno Editores.

Echeverría, B. (2000). La modernidad de lo barroco. Era.

Echeverría, B. (2010a). Definición de la cultura. Fondo de Cultura Económica.

Echeverría, B. (2010b). Modernidad y blanquitud. Era.  

Echeverría, B. (2013, 7 de enero). El guadalupanismo y el ethos barroco en América. Theoría. Revista 
del Colegio de Filosofía, (23), 101-110. https://doi.org/10.22201/ffyl.16656415p.2011.23.376 

Echeverría, B. y de Mercado, P. (2004). Destrucción del ídolo ¿Qué dirán? Universidad Nacional 
Autónoma de México. 

Gandler, S. (2000). Mestizaje cultural y ethos barroco. Una reflexión intercultural a partir de Bolívar 
Echeverría. Signos Filosóficos, 1(3), 53-73. https://www.redalyc.org/pdf/343/34300303.pdf  

Gandler, S. (2007). Marxismo crítico en México: Adolfo Sánchez Vásquez y Bolívar Echeverría. 
Fondo de Cultura Económica. 

Gazmuri, C. (1984). Pedro Morandé: “cultura y modernización en América Latina”. Estudios 
Públicos, 16, 187-196. https://www.estudiospublicos.cl/index.php/cep/article/view/1759 

Gruzinski, S. (2000). El pensamiento mestizo. Paidós.

Larraín, J. (2001). Identidad Chilena. LOM Ediciones. 

Lezama Lima, J. (1993). La expresión americana. Fondo de Cultura Económica. 

Luhmann, N. (2006). La sociedad de la sociedad. Herder. 

Martínez, L. (2011). Barroco y neobarroco: del descentramiento del mundo a la carnavalización del 
enigma. Editorial Universitaria de Chile.

Mascareño, A. (2019). Pedro Morandé: del barroco a los sistemas sociales. Estudios Públicos, 153, 
213-236. https://www.estudiospublicos.cl/index.php/cep/article/view/41  

Morandé, P. (1985). Respuesta al comentario de Cristián Gazmuri sobre Cultura y Modernización 
en América Latina. Estudios Públicos, 19, 233-246.  https://www.estudiospublicos.cl/index.
php/cep/article/view/1718 

Morandé, P.  (1990). Latinoamericanos, hijos de un diálogo ritual. Creces, 11(11-12), 8-16. https://
www.bibliotecanacionaldigital.gob.cl/bnd/628/w3-article-186553.html 

Morandé, P.  (1991). La síntesis cultural hispánica indígena. Teología y Vida, 32, 43-59. https://
repositorio.uc.cl/handle/11534/15160 

Morandé, P.  (2010). Ritual y palabra. Instituto de Estudios de la Sociedad. 

Morandé, P. (2017a). Cultura y Modernización en América Latina. Ensayo sociológico acerca de la 
crisis del desarrollismo y de su superación. Instituto de Estudios de la Sociedad.

Morandé, P. (2017b). Pedro Morandé. Textos escogidos de antropología cristiana (S. Brahm, ed.). 
Ediciones UC.

Morandé, P. (2017c). Pedro Morandé. Textos sociológicos escogidos (A. Biehl y P. Velasco, eds). 
Ediciones UC. 

Moraña, M. (1988). Barroco y conciencia criolla en Hispanoamérica. Revista de Crítica Literaria 
Latinoamericana, XIV(28), 229-251. https://doi.org/10.2307/4530399 

https://doi.org/10.22201/ffyl.16656415p.2011.23.376
https://www.redalyc.org/pdf/343/34300303.pdf
https://www.estudiospublicos.cl/index.php/cep/article/view/1759
https://www.estudiospublicos.cl/index.php/cep/article/view/41
https://www.estudiospublicos.cl/index.php/cep/article/view/1718
https://www.estudiospublicos.cl/index.php/cep/article/view/1718
https://www.bibliotecanacionaldigital.gob.cl/bnd/628/w3-article-186553.html
https://www.bibliotecanacionaldigital.gob.cl/bnd/628/w3-article-186553.html
https://repositorio.uc.cl/handle/11534/15160
https://repositorio.uc.cl/handle/11534/15160
https://doi.org/10.2307/4530399


Ignacio Zavala Aránguiz
El ethos barroco latinoamericano: desencuentros entre sociología y filosofía de la cultura 

91

Revista Realidad No. 167, Enero-Junio de 2026, pp. 74-91.
e-ISSN: 2520-0526 / ISSN: 1991-3516

Naranjo, R. (2004). Barroco latinoamericano y formación de la razón burocrática 
contemporánea. Revista de Crítica Literaria Latinoamericana, XXX(60), 295-310. https://doi.
org/10.2307/4531349 

Paz, O. (1993). Sor Juana Inés de la Cruz o las trampas de la fe. Seix Barral. 

Paz, O. (2004). El laberinto de la soledad, Postdata y Vuelta a El laberinto de la soledad (3.ª ed.). 
Fondo de Cultura Económica.  

Sarduy, S. (1987). Ensayos generales sobre el barroco. Fondo de Cultura Económica.

https://doi.org/10.2307/4531349
https://doi.org/10.2307/4531349

	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.1fob9te
	_heading=h.3znysh7
	_heading=h.2et92p0
	_heading=h.tyjcwt
	_heading=h.3dy6vkm
	_heading=h.1t3h5sf
	_heading=h.4d34og8
	_heading=h.2s8eyo1
	_heading=h.17dp8vu
	_heading=h.3rdcrjn
	_heading=h.26in1rg
	_heading=h.lnxbz9

