
Tei/l,ard de (l,ardin en sus Cartas 
Juan Sobrino, S. J. 

El autor de este artículo es uno de los nuevos valores jesuíticos, recientemente llegado a 
Centro América. Su afición a la filosofía y su excelente formación matemática le capacitan espe­
cialmente para entender a Teilhard, científico y filósofo como él. (*) 

El contenido novedoso de esta aportación al conocimiento de Teilhard está en que se ha­
ce apoyándose en sus cartas, poco divulgadas hasta ahora, bosquejando a base de ellas su figura 
de hombre sincero, con un alma abierta a todo lo bueno y elevado, aunque esto no quiera decir 
que por ello el autor respalde todos los rasgos que ha ido encontrando. Su labor se limita a des­
cubrirlos y presentarlos al lector. 

El Domingo de Pascua de 1955 moría en 
Nueva York en relativo anonimato el jesuita 
francés y famoso paleontólogo Pierre Teilnard 
deChardin. En estos diez años el pensamiento 
del P. Teilhard ha sido estudiado con avidez y 
con entusiasmo o recelo, según los casos, pero 
no ha podido ser ignorado. La lista bibliográfica 
de sus obras llega a 1200 títulos. Los comunistas 
lo estudian. Algunos de ellos. como Roger Ga­
raudy, modifican notablemente su pensamiento 
para adaptarlo al dogma marxista. Entre los ca­
tólicos, Teilhard se ha convertido para muchos 
en símbolo de una nueva era de abertura y lo­
zanía en el pensamiento cristiano. Algunos pa­
dres del Concilio lo citan; y el nuevo General 
de la Compañía de Jesús ha dado su visión más 
bien simpatizante con la obra de Teilhard. 

Como en todo proceso de carácter histórico­
social se necesitaría mayor perspectiva y tiem­
po pa1·a juzgar ese fenómeno de carácter reju­
vencedor, si no revolucionario, que es Teilhard. 
Un análisis serio del problema incluiría además 
del pensamiento y personalidad de Teilhard, la 
encrucijada geográfico-histórica de la primera 
mitad del siglo XX. en la que se desarrolló su 
pensamiento. 

aparece en sus cartas concentrada alrededor de 
varios puntos, de los cuales se nos antoja ser tres 
de los más importantes: su vocación científica, 
su capacidad para contemplar la realidad, y, fi. 
nalmente. su honda preocupación por el proble­
ma riel mal. Teilhard se asoma de este modo, en 
primer lugar, a una cultura marcadamente tec­
nológico-científica. En segundo lugar. a los eter­
nos problemas de la filosofía. Y en tercer lugar, 
al Cristianismo, única realidad que puede enten­
der hasta cierto punto el misterio de un amor 
infinito sujeto a las limitaciones de lo aparen­
temente absurdo: la Cruz. 

En todos sus proyectos intelectuales, ya sean 
cientlficos, filosóficos o religiosos. Teilhard apa­
rece en su correspondencia como el hombre 
abierto "que busca, como quien va a encontrar, 
y encuentra como el que todavía está buscando"', 
en frase de San Agustín. (1) Teilhard está con­
vencido de que "para el cristiano no existe na­
da totalmente hecho, todo es una tarea por rea­
lizar, nada es inteligible fuera de un::i propen­
sión hacia lo que todavía no es". (2) Esta hon­
radez y abertura intelectuales son las que han 
hecho de Teilhard una figura significativa, es­
pecialmente en una gene1·ación de interese ecu-

En este breve estudio nos limitaremos a bos- ménicos. 
quejar en la figura de Teilhard aquellos rasgos 
personales que a nuestro juicio explican su 
atracción casi universal y le hacen sin duda uno 
de los grandes hombres de nuestro tiempo. Tra­
tamos pues. más que de resumil' sus teorías cien­
tíficas o filosóficas, de encontrar en su persona­
lidad la raíz de su visión del mundo. Para ello 
nos valdremos casi totalmente de sus cartas, 
pues aunque el alma de Teilhard aparece diáfa­
na en otros de sus escritos, en sus cartas, dirigi­
das a personas concretas, su pensamiento vuela 
más espontáneo dejando al descubierto la gran 
virtud de Teilhard: su abertura de mente. 

La raíz de esa abertura de mente, cualidad 
verdaderame1üe ecuménica, se encuentra cierta­
mente en su vida personal. Como lo atestiguan 
todos los que le conocieron, Teilhard fue un 
hombre capaz de amistades profundas e incapaz 
de condenar a nadie. "El mundo es redondo", so­
lía decir, "para que la amistad pueda rodearlo". 

Esta abertura incondicional de Teilhard 

El Científico 

Teilhard fue un científico universalmente 
reconocido por sus numerosos libros y artículos 
y por sus descubrimientos en paleontología, es­
pecialmente el descubrimiento del Hombre de 
Pekín. Sin embargo, lo más característico de 
Teilhard el científico no son sus triunfos profe­
sionales, sino su profundo sentido de la vocación 
científica. Como sacerdote católico, por una par­
te, Teilhard no podía ignorar las crisis que den-

( •) El P. Sobrino hizo con extraordinaria brillantez 
sus estudios de Filosofia en la Universidad de Saint 
Louis (EE. UU.) y es graduado en "Investigación Ma­
temática y Científica" por dicha Universidad de los 
PP. Jesuitas norteamericanos. En la misma explicó 
durante un año "Historia de la Filosofía". Sirva esto 
también de explicación a sus citas, hechas de la tra­
ducción inglesa, única que tenla a mano en Saint 
Louis. 

223 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



tro de su Iglesia han producido los descubri­
mientos de Galileo, Darwin y Freund. Y sin em­
bargo, una religión sin ciencia es una religión 
mutilada, no totalmente católica. Por otra par­
te, como francés del siglo XX, Teilhard fue he­
redero del materialismo y positivismo del XIX 
y vio claramente que una ciencia sin religión, 
sin mística, es también ciencia mutilada. (3) Esa 
confrontación muda de la religión, y de la cien­
cia, sin diálogo, sin amor. le hizo escribir: 

"Anteayer delante de un público de chi­
nos y americanos un simpático profesor de 
Harvard nos dio una modesta y sencilla 
explicación de cómo, según él, había bro­
tado la inteligencia en la especie animal. 
No pude menos de pensar en el abismo 
que separa el mundo intelectual en que.yo 
me muevo, y cuyo lenguaje conozco, y el 
mundo teológico de Roma con cuyo idio­
ma soy también familiar. Al principio fue 
como una sacudida ese caer en la cuenta 
de que el segundo debe ser un lenguaje 
tan real como el primero; entonces me di­
je que yo quizás sea capaz de usar el len­
guaje científico de tal manera que pueda 
expresar con claridad lo que el otro idio­
ma contiene, pero con palabras que la ma­
yoría de la gente ya no puede entender". 
l4). 

Esta vocación hacia la ciencia no es una vo­
cación desesperada. Teilhard no quiere unir 
ciencia y religión, movido de cierto imperativo 
apologético. No obra primariamente por razo­
nes extrínsecas a la ciencia, sino que encuen­
tra en la ciencia como en cualquier actividad 
del espíritu humano, un cauce de aquel primer 
mandato del Espíritu que se cernía sobre las 
aguas: creced y multiplicaos y dominad la tie­
rra. Teilhard entendió, y aquí está el secreto de 
su sinceridad en su vocación científica, que 
aquel mandato no fue un capricho del Espíritu. 
sino la Palabra del que había visto que todo 
cuando había hecho era bueno. 

Por eso a Teilhard le cuesta ser puramente 
científico. Los esquemas de la física clásica de 
Galileo y Newton, o de la física moderna de 
Einstein o Heisenberg, aunque en sí sean valio­
sos y produzcan resultados, no bastan. Teilhard 
ve, como escribía ya en 1929, "toda la grandeza, 
todos los atributos físicos e históricos, con que 
la ciencia ha ido cargando la materia en los úl­
timos ciento cincuenta años". (5) Pero la mate­
ria se entiende sólo por su relación al espíritu. 
El espíritu "cargado con los despojos de la ma­
teria ascendiendo siempre hacia adelante y ha­
cia arriba". 

La concepción de la ciencia de Teilhard, sin 
qt1e niegue evidentemente la necesidad de las 
modernas investigaciones en matemáticas, física, 
química y biología, se aproxima en cierto modo 
más a la de los antiguos que a la de los moder-

224 

nos: A una ciencia actual con predominio casi 
universal de lo cuantitativo, Teilhard pone de 
relieve el valor de la cualitativo aun como mé­
todo científico. Para Aristóteles el movimiento 
de un proyectil, por ejemplo, no se podía expre­
sar puramente en una ecuación en que la dis­
tancia -x- tenía un valor puramente cuantita­
tivo. Para el estagirita había lugares naturales 
hacia los que el proyectil tendía, con lo que esto 
implica de valoración cualitativa. La física no 
era puramente física sino que estaba animada, 
como en general en todo el pensamiento anti­
guo, de cierto biologismo (bios: vida). Como fi­
namente observa Bergson hay dos concepciones 
fundamentales de las ciencias naturales: una que 
reduce todos los fenómenos naturales fundamen­
talmente a leyes implacables y sin espontanei­
dad, cuyo principal ejemplo sería la física; y 
otra que los reduce a un nivel vital, de especie 
viviente, y cuyo principal ejemplo es la biolo­
gía. (6). 

Sin hacer reduccionismos absurdos, Teilhard 
ha visto los valores que se encierran en esta se­
gunda concepción. La ley suprema del mundo 
material no es una ley mecanicista, como las de 
Newton, Lagrand& y Laplace. No es tampoco una 
ley espontánea en el sentido indeterminístico de 
Heisenberg. Es una ley vital de tipo bergsonia­
no, y que se descubre en un desdoblamiento de 
la conciencia, incipiente ya en el mundo de la 
materia. 

"La entropia ha sido reemplazada para mí 
por la ley de una conciencia más universal, co­
mo la ley física fundamental del universo". La 
ley de la entropía, sin discutir aquí su valor 
científico actual desde el descubrimiento de la 
mecánica estatístlca, (8) es una ley pesimista 
supone que la cantidad de energía aprovechable 
en el universo disminuye cada momento. Es 
esencialmente una ley de descenso. A esa visión 
rlel mundo material que se consume a sí mismo, 
Teilhard opone su visión ascendente de un mun­
do material convertido fundamentalmente en 
organismo evolvente y, por consiguiente, capaz 
de transcender las limitaciones inherentes a la 
materia al seguir el vuelo del espíritu que le 
anima. 

Teilhard ve claramente que la materia es in­
capaz de explicarse a sí misma, no sólo en cuan­
to a su origen, sino más importante aún, en 
cuanto a su perfeccionamiento progresivo. El 
científico sincero tiene que reconocer el vuelo 
del espíritu en la materia. Si esto beneficia 
grandemente al científico moderno ayudándole a 
transcender sus limitaciones, no ayuda menos al 
hombre religioso, al mostrarle la imposibilidad 
de separar el espíritu de su situación encarna­
da. Teilhard escribe lleno de júbilo: "Es muy 
confortante la confirmación de una idea muy 
querida para mí: que en el futuro la fe en Je­
sucristo nunca se mantendrá ni se propagará si­
no a través de la fe en el mundo". 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



"Todo lo que sube converge", solía decir. 
Este es el mensaje de su ciencia iluminada. Al 
mismo tiempo que escribía el "Fenómeno del 
HombrP.", que con tanto esmero y paciencia 
compuso, como muestra su correspondencia du­
rante la II Guerra Mundial, envió este comuni­
cado a un congreso celebrado en Nueva York 
que resume admirablemente su visión científico­
mística del universo: 

el sentido de la Tierra, que se desa­
rrolla y abre hacia arriba en la dirección 
de Dios, y el sentido de Dios que estable­
ce sus ralees en la dirección de la Tierra 
y se alimenta desde abajo: Dios, el Dios 
personal y transcendente, y el universo en 
evolución, no ya dos centros de atracción 
antagónicos, sino formando parte de una 
jerarquía para elevar la humanidad en la 
cresta de una única ola. Tal es la asom­
brosa transformación que la idea de una 
evolución espiritual del universo nos da 
derecho a esperar lógicamente, y que ya 
ha comenzado a obrar en números cre­
cientes de librepensadores y creyentes". 
(10). 

El Contemplativo.-

Es evidente que las teorías científicas de 
Teilhard presuponen un pensamiento de tipo fi­
losófico o místico. aunque él quizás nunca los 
haya presentado como tales. Ese pensamiento 
tiene su raíz en la contemplación, aunque le 
mueva a la acción. Teilhard posela el tipo de al­
ma candorosa, filosóficamente virgen -podría­
mos decir- que no ha perdido la habilidad de 
contemplar y entusiasmarse con lo contemplado. 
Es el tipo de hombre que describe Chesterton 
en su "Ortodoxia", a quien no hay que pintarle 
manzanas de oro y ríos de leche y miel, porque 
sabe apreciar la maravilla de manzanas rojas y 
ríos de agua fresca. Como él solía repetir, citan­
do al geólogo Pierre Termier, "todo lo que su­
cede es admirable". 

Pero como acontece a todos los grandes con­
templativos de la realidad, comenzando por Pla­
tón. Teilhard tuvo que saborear la angustia de 
enfrentarse con el hecho de que "nada de lo que 
podemos tocar es la verdadera consistencia que 
buscamos, mientras que lo que nos parece ser 
la verdadera consistencia del mundo no lo po­
demos tocar. "Beati qui non viderunt et credi­
derunt". (11). 

Habiéndose planteado este problema funda­
mental de nuestra existencia, Teilhard no come­
tió la equivocación, tan frecuente entre los fi­
lósofos franceses, de entregarse a la desespera­
ción nihilista, ni se escondió en un mundo trans­
cendente, para no contaminarse con el real. Teil­
hard aprendió que el hombre puede transcen­
derse a sí mismo dentro del tiempo, colaboran-

do con él en un camino de fe, cuya ruta no le 
es dado a conocer al hombre totalmente, en la 
edificación de un Absoluto. "Cuanto más me 
analizo, más descubro esta verdad psicológica: 
que ningún hombre levanta el dedo meñique 
para ninguna obra sin que le mueva la convic­
ción, más o menos oscura, de que está traba­
jando infinitesimalmente (al menos de modo in­
directo) para la edificación de algo definitivo, 
es decir, Tu misma obra, Dios mío". (12). 

Este Absoluto no se nos da, sino que se ha­
ce. Teilhard así lo entiende. Nada más lejos del 
estaticismo griego que el pensamiento de Teil­
hard. La energía del universo que nos rodea se 
despliega en el tiempo, no en un círculo perfec­
to -sueño dorado de Aristóteles-, sino en una 
línea recta, o mejor, en una espiral ascendente. 
"He hecho progresos en el gusto y apreciación 
de lo que realmente sucede, independientemen­
te de su contenido agradable o desagradable: el 
acontecimiento que se convierte en "algo adora­
ble" precisamente y sólo porque es privilegiado 
de ser la forma que toma la realidad naciente". 
(13). 

Este pensamiento nos recuerda la intuición 
bergsoniana, descrita por él como "una simpatía, 
por la cual nos transportamos al interior de un 
objeto para coincidir con lo que tiene de único 
y por consiguiente de inexpresable". (14). Teil­
hard es un buen comentarista de Bergson cuan­
do, no ya en1un plano puramente filosófico, sino 
cristiano, escribe al terminar sus ejercicios es­
pirituales de 1940: "Se me hace tan sencillo y 
tan simplificador buscar a Dios poniéndome en 
contacto con el hacerse de las cosas, sus movi­
mientos, sus reconocimientos. su ritmo ... (15). 

Se puede decir que esa fue la oración con­
tinua de Teilhard. el filósofo místico. La gran 
tentación que quiso evitar fue el desengaño de 
la realidad; la gran tragedia. única irremedia­
ble, es la amargura libremente acogida en el 
corazón. En "El Medio Divino", en una oración 
llena de hondura metafísica, dice: 

Oh Tú, cuya llamada precede al primero 
de nuestros movimientos. concédeme, Dios 
mío. el deseo de querer ser, a fin de que 
por esta divina sed misma que me has da­
do. se abra en mí ampliamente el acceso 
a las grandes fuentes". 
"El gusto sagrado del ser, esta energía pri­
mordial. este primero de nuestros puntos 
de apoyo, no me lo quites, Dios mío. Spi­
ritu principali confirma me". (16). 

Necesario acompañamiento de esa v1s10n 
contemplativa de una realidad que continua­
mente avanza movida por el Espiritu es la vi­
sión escatológica de Teilhard. Su visión de la 
historia no es siempre aceptada sin reservas. Sin 
embargo, no se le puede negar a Teilhard esa 
virtud de que se nutre la historia, no en los li-

225 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



brns de los que la escriben, sino en el corazón 
de los que la hacen: la esperanza. A Teilhard se 
le pueden aplicar las palabras con que Marcel 
ha descrito admirablemente la esperanza como 
"una cierta virginidad, no tocada por la expe­
riencia, que pertenece a aquéllos que no han 
sido endurecidos por la vida". (17). 

Por eso Teilhard se complace en llamarse 
a sí mismo el peregrino del futuro. El pasado 
ha dejado de interesarle. Estudia el pasado sólo 
para poder hablar con autoridad del futuro, y se 
lamenta de aquellos que estudian el pasado co­
mo si tuviera algún valor en sí mismo, tratán­
dolo como sólo el futuro merece ser tratado, sin 
caer en la cuenta de que la única manera de 
dialogar con el pasado es para edificar un fu­
turo. 

El contemplativo del ser se ha convertido en 
peregrino del futuro, porque ha descubierto el 
dinamismo de una realidad evolvente con la que 
hay que colaborar. Más aún, en el proceso evo­
lu livo, el hombre, dotado de libertad, tiene en 
sus manos el destino del futuro. Teilhard, el 
contemplativo, quiere que en ese momento 
"nuc~!.ro ser esté te'llso, dirigido con pasión ha­
cia aquéllo que es el espíritu en todas las cosas". 
( J :i i. Confiado en ese espíritu poniendo a un 
lado intereses personales, nuestra vida se con­
vie1·te en acción, paralela al dinamismo del es­
píritu. "Todo lo que de verdad importa es ac­
ción, acción fiel por el mundo y en Dios". (19). 

· El Cristiano 

Quizás extrañe a alguno que, al hablar de 
Teilhard como cristiano, me fije en el problema 
del mal, tan negativo en apariencia, ofrecién­
donos Teilhard, por otra parte, un ejemplo de 
optimismo cristiano de ensalzamiento y aun 
cristificación de toda la creación. En sus cartas, 
sin embargo, Teilhard se fija a menudo en el 
problema del mal, sin duda ninguna porque el 
mal es un misterio existencial, y las cartas se 
dirigen siempre a personas de carne y hueso y 
no sólo a lectores. 

Otra razón para escoger el problema del 
mal es que mucho se ha escrito ya sobre el otro 
aspecto de Teilhard. Nosotros creemos que hoy 
queda ya un poco lejos el acomismo y asceti­
cismo medievales y que la teología está defini­
tivamen le revalorizando el mundo creado, a tra­
vés de estudios sobre la Encarnación y la Re­
surrección. No se trata pues ahora de volver con 
el ánimo masoquista a considerar las limitacio­
nes de lo creado, sino a estudiar el pensamien­
to de Teilhard, el hombre del medio divino, so­
bre este problema que ha sido y es el escánda­
lo del pensamiento,· y que constantemente nos 
recuerda nuestra realidad ontológica limitada. 

Además, el existencialismo de tipo nihilista 
nos está forzando a pensar en el problema del 
mal en nuevas dimensiones. Contra el existen-

226 

cialismo nihilista se debe defender la suprema­
cía del ser, de la bondad, del Absoluto, de Dios. 
Pero esto no basta. El problema no es tanto ele­
gir: o Dios o la Nada. El problema se presenta 
precisamente cuando uno se resiste a elegir, y 
acepta las dos evidencias que se nos presentan: 
el ser y el no ser. No es de extrañar que hoy en 
día proliferen los estudios sobre el mal, desde 
este punto de vista verdaderc>mente crítico. E! 
P. Lonergan, por ejemplo, en su obrJ monu­
mental "Insight", (20) donde ataca prácticamen­
te todos los problemas que rodean al hombre. 
habla primero del hombre como tal. dcspué3 de 
Dios, y por último menciona el problema del 
mal como problema límite que de.,afí.:i J,1 inte­
ligencia humana. 

Como el problema del mal es por su misma 
esencia ininteligible no se puede hablar de él en 
filosofía, sino sólo pnra enunciar el problema. 
indicar su carácter constitutivamente negativo y 
apuntar a otra realidad transcendente donde un;, 
nueva luz pueda ayudar al hombre si no a com­
prender sí al menos a convivir intcligente:,1ente 
con el mal. En ese momento la filosofía cede el 
paso a la religión. En la experiencia religiosa ei 
problema del mal se convierte en misterio vivi­
do, y en la gran religión cri.,tiana eo« \"id;1 e< 
el amor. El amor cristiano es el único que pue­
de asimilar el mal, porque como ya decía Sa11 
Pablo a los de Corinto, es un amor sin condicio­
nes, que abarca todo. 

"Caritas non gaudet super ininquitate, congau­
det autem veritati" (21) La caridad no se alegra 
en la iniquidad sino que se alegra en la verdad. 
La caridad se alegra en la verdad de lo bue­
no, aunque tenga que permanecer silenciosa an­
te la presencia de lo malo. Sólo los ojo., del q11e 
ama pueden ver el mal en sí, porque no come­
ten la equivocación de identificar el mal con lo 
que en sí es bueno. Por eso es interesante estu­
diar la reacción de Teilhard ante el mal. Uno 
sabe de antemano que Teilhard no va a dar una 
solución simplista, nunca va a declarar viciada 
esa creación que tanto amó, sino que entrará en 
otro nivel de contemplación: la contemplación 
del ser, sí, pero del ser limitado. 

* * * 
Al estudiar el problema del mal se pueden 

distinguir varios niveles. Uno es el problema de 
la limitación del universo, creado aun antes de 
la intervención libre del hombre. Teilhard ex­
perimentó esa limitación en su vocación de pe­
regrino del futuro, cuando escribía: '"¿No es una 
cosa extraña que el mismo objeto de mi trabajo 
desaparezca en el horizonte, precisamente cuan­
do me entrega sus frutos? ¿ Y que yo tenga que 
atribuir menos valor a las cosas descubiertas 
precisamente porque de ahí en adelante su in­
terés ha sido ya sobrepasado?"" (22) Esa trage­
dia del ser limitado, que una vez conquistado se 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



deshace en las manos, esa dialéctica del pasado 
y del futuro en la que el pasado no tiene valor 
y el futuro ·vale precisamente porque todavía no 
es y cuando es, ya es pobre pasado, atormenta 
el alma de Teilhard que escribe: "Qué cosa tan 
extraña e; la vida! Tenemos que aceptar el he­
cho de que nada de lo que podemos tocar es la 
verdadera con·,istencia de las cosas". (23). 

Para e~ta angustiosa situación existe una 
respuesta: la C1·uz. Una cruz que teológicamen­
te preside el plano sobrenatural, pero que es 
también una cruz cósmica. La cruz no expresa 
primariamente un elemento negativo, sino la 
realidad de un ser imperfecto, herido por la li­
mitación, pero que lleva en sí, y esta es la ca­
racterística de la cruz, el gérmen de redención. 
Esa redención consiste para los seres no dotados 
de libertad en un morir, para dar vida a otros 
seres de más perfección en la ascención evolu­
cionista. Por eso dice Teilhard al final de ·'El 
Fenómeno del Hombre": "De una manera o de 
otra es verdad que aun desde el punto de vista 
del mero biólogo la épica humana a nada se pa­
rece más que al camino de la cruz•·. (24). 

Sin embargo, existe otro nivel de limitación. 
que es el nivel del hombre. El hombre, por ser 
en cierto modo un ,·cr terminal, no puede con­
tentarse con morir para dar vida a o:,·o ser que 
siga el proceso evolutivo. Como el hombre es 
espíritu encarnado, no puede estar some1ido to­
talmente a la dirección horizontal de la materia. 
sino que exige una cierta transcendencia ver­
tical. 

La cruz preside también esa dimensión ver-• 
tical de desarrollo. De una manera misteriosa, 
pero comprobada infinitas voces por la historia 
de los grandes hombres, como en el cilso de 
Newman, Tomás Moro y del mismo Teilhard. e, 
verdad que "el humanismo no es de por sí cris­
tiano. El humanismo cristiano debe ser un hu­
manü:mo convertido. No se puede pasar de un 
amor natural al amor sobrenatural. Hace falta 
perderse para encontrarse. Dialéctica espiritual 
cuyo rigor se impone a la humanidad como al 
individuo". (25). Esta misteriosa muerte. que 
lleva en sí el génnen de resurrección, la viviú 
profundamente Teilhard. Escribía en 1929: 

"Cuanto más vivo, ianto más siento que 
el verdadero reposo consiste en renunciar­
se a sí mismo, con lo cual quiero decir, 
decidirse a admitir que no es importante 
el ser feliz o no serlo, en el sentido nor­
mal de la palabra. Triunfo o satisfacción 
personales no merecen un segundo pensa­
miento. si es que uno las logra, ni mere­
cen pesadumbre, si a uno se le escapan o 
son lentas en llegar". (26) 

Es evidente que un hombre como Teilhard 
no nos está dando aquí una solución simplista, 
que se reduce a escaparse del mundo. Teilhard 

amó al mundo con pa~ión pero ha de,,cubiu!o 
también otra realidad transcendente en la c¡ti~ 

solamente el espíritu humano halla verdadcr1 
morada. 

Usando de una distinción elá,ica, el homb;-c 
es naturaleza y es persona. El hombre en cuan. 
to naturaleza "recibe" t,na serie de valore., cJ,, 
orden sensible (alimentos. placeres ... ), rncialc:; 
(honor, compañía .. ), e~pirituale~ (conocimien­
to, amistades .. ). Como persona el hombre tie­
ne la suprema prerrogativa del ser iibrc de ct·c:ir 
un orden nuevo, transcendente diciendo "sí' al 
valor moral que se le presenta, aunque esto ~u­
ponga muchos "nos" para su naturaleza. El hom­
bre depende de factores ajenos a él para tri un• 
far o fracasar como naturaleza, pero com,J pc•·­
sona se basta a sí mismo. 

Aunque este lenguaje sea ajen J a Teilhard. 
el fondo está de acuerdo con rn pensamiento. 
Enamorado apasionadamente del hombrc-natu -
raleza, reconoce el orden trnnoccndente del ho;,1 -
bre-persona. Por otra parte iluminado por la fe 
puede reconocer en ese orden tran~cendente l:.l 
vida de Dios Padre, cosa que a]m"s 1rnbles co­
mo Sócrates y Platón no podían :;ino barrunt,;r 
vagamente. 

L3 Cruz, como redención. es l '.l expresión d .. 
la dialéctica del hombre-na,uralcza y del hom­
bre-persona. El hombre-persona se hace en cier­
to modo a través de la muerte del hombre-na­
turaleza. Así escribía Teilhard a un amigo suyo 
angustiado: 

"Nunca cedas. Trata de atacar la situación 
desde otro ángulo, el ángulo correcto don­
de el triunfo está en proporción, no a la 
extensión del individuo, sino a b cons­
tancia en el e~fuerzo de hacer el mundo 
alrededor de El menos duro y más huma­
no. Si la presión de los acontecimientos 
puede moverte a hacer el sacrificio men­
tal de toda ambición pen;onal en favo,· ele 
un deber más alto, estoy convencido de 
que puedes alcanzar t•n grado de liber:i. 
ción y claridad de visión en relación al 
mundo exterior. mucho mayor de lo que 
puedes imaginarte. Debemos luchar p01· 
conservar un apetito real por la vida y la 
acción, renunciando al mismo tiempo a 
todo deseo de felicidad personal. Ahí yace 
el secreto, y no la ilusión, del medio divi­
no". (28) 

Podemos descubrir, pues. dos elementos en 
la dialéctica persona-naturaleza. Primero. el 
triunfo radical del hümb1·c cu,1ndo se abre al 
bien moral, independien'.emente de lo que pa~e 
a su naturaleza. Segundo. a través de esa muer­
te a su naturaleza. el hombre resucita a una vi­
da mejor, aun en el plano ele la na!uraleza. Es 
como si renunciásemos al universo, en un acto 
radical, para encontrarnos después con ese mis-

227 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



mo universo en nuestras manos, pero mucho más 
purificado, pues la renuncia primera en favor 
del espíritu nos ha dado ojos limpios para des­
cubrir un universo más maravilloso. 

* * * 
Este aspecto del pensamiento de Teilhard no 

es quizás tan conocido, pero nos parece vital pa­
ra entender su influjo. Como decíamos más arri­
ba, no es difícil hacer la elección entre el ser y 
la nada; pero admitir los dos, combinarlos, je­
rarquizarlos, y nunca abandonar a uno de ellos 
por los problemas que el otro nos ocasiona, eso 
es la marca del genio. 

Teilhard nunca traicionó al universo que 
tanto amó, ni traicionó el misterio de la persona, 
que en la economía actual es el misterio de la 
gracia. Y la Cruz fue la solución. Una cruz he­
cha de la madera que crece en los montes, con 
clavos de hierro, metal cuya consistencia tanto 
le impresionaba ya a la edad de siete años. Pe­
ro en esa cruz hay una persona. La contempla­
ción de Teilhard ante el crucifijo, es más im­
presionante aún que su himno a la materia. La 
gran solución a nuestra vida es mirar al cruci­
fijo. Pero mirarlo bien. No por el lado donde só­
lo se cruzan dos palos, como él solía decir, sino, 
dándole vuelta, por el lado donde cuelga un 
Hombre. 

Así como en la evolución hay un aumento 
constante de conciencia hasta llegar a la con-

(1) De Trin., IX, c. l. 

(2) Discurso del P. Karl Rahner en Salzburgo el 29 
de abril de 1965. 

(3) Para comprender el ambiente intelectual francés 
desde un punto de vista católico, pueden verse el 
libro de Etienne Gilson, The Philosopher and Theo­
logy, New York. Random House, 1962; y los de Rai­
ssa Maritain. We have been Friends Together y Ad­
ventures in Grace, Image Books. 

(4) Teilhard de Chardin, Pierre, S. J. Letters from a 
Traveler, Harper & Row, New York and Evanston. 
1962. En ésta como en las citas restantes- la traduc­
ción de la edición inglesa de las cartas está hecha 
por el autor del artículo. La mayoría de las cartas 
están dirigidas a Mlle. 'l'eilhard-Chambon. 

''il lbid, p. 151. 
(6) Bergson, Henry. Creative Evolution, Ncw York. 
The Modern Library, 1944, p. 245. Traducción del 
inglés del autor. 

(7) 'l'eilhard de Chardin, op. cit. p. 151. 

(8) Para entender el problema desde un punto de 
vista científico, ver por ejemplo, D'Abro, A. The 
Rise of The New Physics, Dover Books, 1951. Cap. 
XXI. 'l'hermodynamics. 

(9) Teilhard de Chardin, op. cit. p. 177. 

llO) lbid. p. 273. 

l 11) lbid. p. 88. 

(12) Teilhard de Chardin, Pierre. El Medio Divino, 
Ediciones Taurus, Madrid, 1959, p. 41. 
(13) Teilhard, Letters, p. 183. 
(14) Bergson. Henry. Introducción a la metafísica, 
Ediciones Leviatan, Buenos Aires, p. 16. 

228 

ciencia del hombre, así también el problema del 
mal ha tenido su evolución. "Comprendemos que 
desde el origen de la Humanidad actual ella se 
alzaba ya ante el camino que lleva a las cum­
bres superiores de la creación. Sólo a la luz cre­
ciente de la Revelación, sus brazos, primero des­
nudos, aparecieron revestidos de Cristo: "Crux 
inuncta". A primera vista, este cuerpo sangran­
te puede parecernos fúnebre. ¿No irradia noche? 
Acerquémonos más. Y nos encontraremos con el 
Serafín inflamado de Alvernia, cuya pasión y 
compasión son "incendium mentis". El cristiano 
no ha de desaparecer en la sombra de la Cruz: 
ha de aparecer en su luz". (29) 

Aquí está, en nuestra opinión, la fuerza 
enorme de atracción de Teilhard de Chardin. 
Además de su mirada ecuménica en el campo 
de la ciencia y de la filosofía, su mirada verda­
deramente compasiva se ha fijado en el terrible 
misterio del ser limitado. La aceptación sincera 
de la Cruz le da autoridad para que pueda ha­
blar de la luz que viene de esa Cruz. Precisa­
mente, porque sabe hablar del ser limitado se 
le puede escuchar cuando habla de la plenitud 
del ser. Porque ha sabido vencer la tentación 
simplista del Progreso sin cruz, nos impresiona 
tanto cuando habla del punto Omega, más allá 
de la Cruz. 

Teilhard escribió mucho, pero al menos en 
este punto de comprender la grandeza y para­
doja de la persona humana, hecha de cruz y de 
luz, su vida seguirá siendo su mejor libro. 

(15) Teilhard, op. cit. p. 255. 

(16) p. 71. 

(17) Marce!, Gabriel, Home Viator, Víctor Gallanz, 
London, 1951, p. 51. Traducción del autor. 

(18) Teilhard, Letters, p. 162. 

(19) lbid. p. 160. 

(20) Lonergan, Bernard J. F., S. J. lnsight. A Study 
of Human Understanding, Philosophical Library, 
New York, 1963. 

(21) I Cor. 13: 6. 

(22) Teilhard, Letters, p. 207. 

(23) lbid. p. 88. 

(24) Teilhard de Chardin, Pierre. The Phenomenon 
of Man, Harper Torchbook, New York. p. 311. Tra­
ducción del autor. 
(25) De Lubac, Henry, Catholicisme, Les Edilions 
du Cerf. Paris, 1962, p. 323. Traducción del autor. El 
P. De Lubac ha escrito un penetrante estudio sobre 
Teilhard, La Pensée religieuse du Pere Teilhard de 
Chardin. 

(26) Letters, p. 160. 

(27) Uno de los mejores estudios en esta materia es 
el reciente libro del P. Joseph de Finance Essai sur 
l'agir humain, Université Grégoriennc, Roma. 1062, 
pp. 221-26, 228-30, 236-7. 

(28) Letters, p. 206. 

(29) El Medio Divino, p. 104. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas




