Teilhard de Chardin en sus Cartas

Juan Sobrine, S. J.

El autor de este articulo es uno de los nuevos valores jesuiticos, recientemente llegado a
Centro Ameérica. Su aficién a la filosofia y su excelente formacién matemitica le capacitan espe-
cialmente para entender a Teilhard, cientifico y filésofo como é&l. (&)

El contenido novedoso de esta aportacién al conocimiento de Teilhard esti en que se ha-
ce apoyindose en sus cartas, poco divulgadas hasta ahora, bosquejando a base de ellas su figura
de hombre sincero, con un alma abierta a todo lo bueno y elevado, aunque esto no quiera decir
que por ello el autor respalde todos los rasgos que ha ido encontrando. Su labor se limita a des-

cubrirlos y presentarlos al lector.

El Domingo de Pascua de 1955 moria en
Nueva York en relative anonimato el jesuita
francés y famoso paleontdlogo Pierre Teilnard
deChardin. En cstos diez anos el pensamiento
del P. Teilhard ha sido estudiado con avidez y
con entusiasmo o recelo, segun los casos, pero
no ha podido ser ignorado. La lista bibliografica
de sus obras llega a 1200 titulos. Los comunistas
lo estudian. Algunos de ellos, como Roger Ga-
raudy, modifican notablemente su pensamiento
para adaptarlo al dogma marxista. Entre los ca-
tolicos, Teilhard se ha convertido para muchos
en simbolo de una nueva era de abertura y lo-
zania en el pensamiento cristiano. Algunos pa-
dres del Concilio lo citan; y el nuevo General
de la Compania de Jesus ha dado su vision mas
bien simpatizante con la obra de Teilhard.

Como en todo proceso de caracter histérico-
social se necesitaria mayor perspectiva y tiem-
po para juzgar ese fenémeno de caracter reju-
vencedor, si no revolucionario, que es Teilhard.
Un analisis serio del problema incluiria ademas
del pensamiento y personalidad de Teilhard, la
encrucijada geografico-historica de la primera
mitad del siglo XX, en la que se desarrollé su
pensamiento.

En este breve estudio nos limitaremos a bos-
quejar en la figura de Teilhard aquellos rasgos
personales que a nuestro juicio explican su
atraccion casi universal y le hacen sin duda uno
de los grandes hombres de nuestro tiempo. Tra-
tamos pues, mas que de resumir sus teorias cien-
tificas o filosoficas, de encontrar en su persona-
lidad la raiz de su vision del mundo. Para ello
nos valdremos casi totalmente de sus cartas,
pues aunque el alma de Teilhard aparece diafa-
na en otros de sus escritos, en sus cartas, dirigi-
das a personas concretas, su pensamiento vuela
mas espontaneo dejando al descubierto la gran
virtud de Teilhard: su abertura de mente.

La raiz de esa abertura de mente, cualidad
verdaderamente ecuménica, se encuentra cierta-
mente en su vida personal. Como lo atestiguan
todos los que le conocieron, Teilhard fue un
hombre capaz de amistades profundas e incapaz
de condenar a nadie. “El mundo es redondo”, so-
lia decir, “para que la amistad pueda rodearlo”.

Esta abertura incondicional de Teilhard

aparece en sus cartas concentrada alrededor de
varios puntos, de los cuales se nos antoja ser tres
de los mas importantes: su vocacion cientifica,
su capacidad para contemplar la realidad, y, fi-
nalmente, su honda preocupacion por el proble-
ma del mal. Teilhard se asoma de este modo, en
primer lugar, a una cultura marcadamente tec-
nolégico-cientifica. En segundo lugar, a los eter-
nos problemas de la filosofia. Y en tercer lugar,
al Cristianismo, Unica realidad que puede enten-
der hasta cierto punto el misterio de un amor
infinito sujeto a las limitaciones de lo aparen-
temente absurdo: la Cruz.

En todos sus proyectos intelectuales, ya sean
cientificos, filos6ficos o religiosos. Teilhard apa-
rece en su correspondencia como el hombre
abierto “que busca, como quien va a encontrar,
y encuentra como el que todavia esta buscando”,
en frase de San Agustin. (1) Teilhard esta con-
vencido de que “para el cristiano no existe na-
da totalmente hecho, todo es una tarea por rea-
lizar, nada es inteligible fuera de una propen-
sién hacia lo que todavia no es”. (2) Esta hon-
radez y abertura intelectuales son las que han
hecho de Teilhard una figura significativa, cs-
pecialmente en una gencracion de interese ccu-
meénicos.

El Cientifico

Teilhard fue un cientifico universalmente
reconocido por sus numerosos libros y articulos
y por sus descubrimientos en paleontologia, es-
pecialmente el descubrimienio del Hombre de
Pekin. Sin embargo, lo mas caracteristico de
Teilhard el cientifico no son sus triunfos profe-
sionales, sino su profundo sentido de la vocacion
cientifica. Como sacerdote catélico, por una par-
te, Teilhard no podia ignorar las crisis que den-
(*) El P. Sobrino hizo con extraordinaria brillantez
sus estudios de Filosofia en la Universidad de Saint
Louis (EE. UU.) y es graduado en *'Investigacion Ma-
tematica y Cientifica” por dicha Universidad de los
PP. Jesuitas norteamericanos. En la misma explicd
durante un afio ‘‘Historia de la Filosofja’’. Sirva esto
también de explicacion a sus citas, hechas de la tra-

duccién inglesa, unica que tenia a mano en Saint
Louis.

223

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeoén Cafas



tro de su lglesia han producido los descubri-
mientos de Galileo, Darwin y Freund. Y sin em-
bargo, una religion sin ciencia es una religién
mutilada, no totalmente catélica. Por otra par-
te, como francés del siglo XX, Teilhard fue he-
redero del materialismo y positivismo del XIX
y vio claramente que una ciencia sin religién,
sin mistica, es también ciencia mutilada. (3) Esa
confrontacién muda de la religién, y de la cien-
cia, sin diadlogo, sin amor, le hizo escribir:

“Anteayer delante de un publico de chi-
nos y americanos un simpatico profesor de
Harvard nos dio una modesta y sencilla
explicacién de como, segun él, habia bro-
tado la inteligencia en la especie animal.
No pude menos de pensar en el abismo
que separa el mundo intelectual en que.yo
me muevo, y cuyo lenguaje conozco, y el
mundo teoldgico de Roma con cuyo idio-
ma soy también familiar. Al principio fue
como una sacudida ese caer en la cuenta
de que el segundo debe ser un lenguaje
tan real como el primero; entonces me di-
je que yo quizéas sea capaz de usar el len-
guaje cientifico de tal manera que pueda
expresar con claridad lo que el otro idio-
ma contiene, pero con palabras que la ma-
yoria de la gente ya no puede entender’”.
[TIN

Esta vocacion hacia la ciencia no es una vo-
cacion desesperada. Teilhard no quiere unir
ciencia y religion, movido de cierto imperativo
apologético. No obra primariamente por razo-
nes extrinsecas a la ciencia, sino que encuen-
tra en la ciencia como en cualquier actividad
del espiritu humano, un cauce de aquel primer
mandato del Espiritu que se cernia sobre las
aguas: creced y multiplicaos y dominad la tie-
rra. Teilhard entendid, y aqui estd el secreto de
su sinceridad en su vocacién cientifica, que
aquel mandato no fue un capricho del Espiritu,
sino la Palabra del que habia visto que todo
cuando habia hecho era bueno.

Por eso a Teilhard le cuesta ser puramente
cientifico. Los esquemas de la fisica clasica de
Galileo y Newton, o de la fisica moderna de
Einstein o Heisenberg, aunque en si sean valio-
sos y produzcan resultados, no bastan. Teilhard
ve, como escribia ya en 1929, “toda la grandeza,
todos los atributos fisicos e histéricos, con que
la ciencia ha ido cargando la materia en los ul-
timos ciento cincuenta afios”. (5) Pero la mate-
ria se entiende sélo por su relacion al espiritu.
El espiritu “cargado con los despojos de la ma-
teria ascendiendo siempre hacia adelante y ha-
cia arriba”.

La concepcién de la ciencia de Teilhard, sin
que niegue evidentemente la necesidad de las
modernas investigaciones en matemaéticas, fisica,
quimica y biologia, se aproxima en cierto modo
mas a la de los antiguos que a la de los moder-

224

nos: A una ciencia actual con predominio casi
universal de lo cuantitativo, Teilhard pone de
relieve el valor de la cualitativo aun como mé-
todo cientifico. Para Aristételes el movimiento
de un proyectil, por ejemplo, no se podia expre-
sar puramente en una ecuacién en que la dis-
tancia —x— tenia un valor puramente cuantita-
tivo. Para el estagirita habia lugares naturales
hacia los que el proyectil tendia, con lo que esto
implica de valoracién cualitativa. La fisica no
era puramente fisica sino que estaba animada,
como en general en todo el pensamiento anti-
guo, de cierto biologismo (bios: vida). Como fi-
namente observa Bergson hay dos concepciones
fundamentales de las ciencias naturales: una que
reduce todos los fendmenos naturales fundamen-
talmente a leyes implacables y sin espontanei-
dad, cuyo principal ejemplo seria la fisica; y
otra que los reduce a un nivel vital, de especie
viviente, y cuyo principal ejemplo es la biolo-
gia. (6).

Sin hacer reduccionismos absurdos, Teilhard
ha visto los valores que se encierran en esta se-
gunda concepciéon. La ley suprema del mundo
material no es una ley mecanicista, como las de
Newton, Lagrande y Laplace. No es tampoco una
ley espontanea en el sentido indeterministico de
Heisenberg. Es una ley vital de tipo bergsonia-
no, y que se descubre en un desdoblamiento de
la conciencia, incipiente ya en el mundo de la
materia.

“La entropia ha sido reemplazada para mi
por la ley de una conciencia mas universal, co-
mo la ley fisica fundamental del universo”. La
ley de la entropia, sin discutir aqui su valor
cientifico actual desde el descubrimiento de la
mecanica estatistica, (8) es una ley pesimista
supone que la cantidad de energia aprovechable
en el universo disminuye cada momento. Es
esencialmente una ley de descenso. A esa vision
del mundo material que se consume a si mismo,
Teilhard opone su visién ascendente de un mun-
do material convertido fundamentalmente en
organismo evolvente y, por consiguiente, capaz
de transcender las limitaciones inherentes a la
materia al seguir el vuelo del espiritu que le
anima. :

Teilhard ve claramente que la materia es in-
capaz de explicarse a si misma, no sélo en cuan-
to a su origen, sino mas importante aun, en
cuanto a su perfeccionamiento progresivo. EIl
cientifico sincero tiene que reconocer el vuelo
del espiritu en la materia. Si esto beneficia
grandemente al cientifico moderno ayudéndole a
transcender sus limitaciones, no ayuda menos al
hombre religioso, al mostrarle la imposibilidad
de separar el espiritu de su situacion encarna-
da. Teilhard escribe lleno de jabilo: “Es muy
confortante la confirmacién de una idea muy
querida para mi: que en el futuro la fe en Je-
sucristo nunca se mantendra ni se propagara si-
no a través de la fe en el mundo”.

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeoén Cafas



“Todo lo que sube converge”, solia dccir.
Este es el mensaje de su ciencia iluminada. Al
mismo tiempo que escribia el “Fendmeno del
Hombre”, que con tanto esmero y paciencia
compuso, como muestra su correspondencia du-
rante la I Guerra Mundial, envié este comuni-
cado a un congreso celebrado en Nueva York
que resume admirablemente su visién cientifico-
mistica del universo:

“... el sentido de la Tierra, que se desa-
rrolla y abre hacia arriba en la direccién
de Dios, y el sentido de Dios que estable-
ce sus raices en la direccién de la Tierra
y se alimenta desde abajo: Dios, el Dios
personal y transcendente, y el universo en
evolucion, no ya dos centros de atraccién
antagonicos, sino formando parte de una
jerarquia para elevar la humanidad en la
cresta de una unica ola. Tal es la asom-
brosa transformaciéon que la idea de una
evolucién espiritual del wuniverso nos da
derecho a esperar légicamente, y que ya
ha comenzado a obrar en ndimeros cre-
cientes de librepensadores y creyentes”.
(10).

El Contemplativo.—

Es evidente que las teorias cientificas de
Teilhard presuponen un pensamiento de tipo fi-
loséfico o mistico, aunque él quizés nunca los
haya presentado como tales. Ese pensamiento
tiene su raiz en la contemplacién, aunque le
mueva a la accién. Teilhard poseia el tipo de al-
ma candorosa, filos6ficamente virgen —podria-
mos decir— que no ha perdido la habilidad de
contemplar y entusiasmarse con lo contemplado.
Es el tipo de hombre que describe Chesterton
en su “Ortodoxia”, a quien no hay que pintarle
manzanas de oro y rios de leche y miel, porque
sabe apreciar la maravilla de manzanas rojas y
rios de agua fresca. Como é€l solia repetir, citan-
do al gedlogo Pierre Termier, “todo 1o que su-
cede es admirable”.

Pero como acontece a todos los grandes con-
templativos de la realidad, comenzando por Pla-
ton., Teilhard tuvo que saborear la angustia de
enfrentarse con el hecho de que “nada de lo que
podemos tocar es la verdadera consistencia que
buscamos, mientras que lo que nos parece ser
la verdadera consistencia del mundo no lo po-
demos tocar. “Beati qui non viderunt et credi-
derunt”. (11).

Habiéndose planteado este problema funda-
mental de nuestra existencia, Teilhard no come-
tié la equivocacion, tan frecuente entre los fi-
lésofos franceses, de entregarse a la desespera-
cién nihilista, ni se escondié en un mundo trans-
cendente, para no contaminarse con el real. Teil-
hard aprendié que e! hombre puede transcen-
derse a si mismo dentro del tiempo, colaboran-

do con él en un camino de fe, cuya ruta no le
c¢s dado a conocer al hombre totalmente, en la
edificacion de un Absoluto. “Cuanto mas me
analizo, mas descubro esta verdad psicolégica:
gque ningan hombre levanta el dedo mehique
para ninguna obra sin que le mueva la convic-
cién, mas o menos oscura, dec que esta traba-
jando infinitesimalmente (al menos de modo in-
directo) para la edificacion de algo definitivo,
es decir, Tu misma obra, Dios mio”. (12).

Este Absoluto no se nos da, sino que se ha-
ce, Teilhard asi lo entiende. Nada mas lejos del
estalicismo griego que el pensamiento de Teil-
hard. La energia del universo que nos rodea se
despliega en el tiempo, no en un circulo perfec-
to —suefio dorado de Aristételes—, sino en una
linea recta, o mejor, en una espiral ascendente.
“He hecho progresos en el gusto y apreciacion
de lo que realmente sucede, independientemen-
te de su contenido agradable o desagradable: el
acontecimiento que se convierte en “algo adora-
ble"” precisamente y s6lo porque es privilegiado
de ser la forma que toma la realidad naciente’.
(13).

Este pensamiento nos recuerda la intuicién
bergsoniana, descrita por él como ‘‘una simpatia,
por la cual nos transportamos al interior de un
objeto para coincidir con lo que tiene de unico
y por consiguiente de inexpresable”. (14). Teil-
hard es un buen comentarista de Bergson cuan-
do, no ya en\un plano puramente filoséfico, sino
cristiano, escribe al terminar sus ejercicios es-
pirituales de 1940: “Se me hace tan sencillo y
tan simplificador buscar a Dios poniéndome en
contacto con el hacerse de las cosas, sus movi-
mientos, sus reconocimientos, su ritmo... (15).

Se puede decir que esa fue la oracién con-
tinua de Teilhard, el filésofo mistico. La gran
tentacion que quiso evitar fue el desengano de
la realidad; la gran tragedia, Unica irremedia-
ble, es la amargura libremenie acogida en el
corazén. En “El Medio Divino”, en una oracion
llena de hondura metafisica, dice:

Oh Tu, cuya llamada precede al primero
de nuestros movimientos. concédeme, Dios
mio. el deseo de querer ser, a fin de que
por esta divina sed misma que me has da-
do. se abra en mi ampliamente el acceso
a las grandes fuentes™.

“El gusto sagrado del ser, esta energia pri-
mordial. este primero de nuestros puntos
de apoyo, no me lo quites, Dios mio. Spi-
ritu principali confirma me”. (16),

Necesario acompafnamiento de esa vision
contemplativa de una realidad que continua-
mente avanza movida por el Espiritu es la vi-
sion escatolégica de Teilhard. Su visién de la
historia no es siempre aceptada sin reservas. Sin
embargo, no se le puede negar a Teilhard esa
virtud de que se nutre la historia, no en los li-

225

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeoén Cafas



bros de los que la escriben, sino en el corazén
de los que la hacen: la esperanza. A Teilhard se
le pueden aplicar las palabras con gque Marcel
ha descrito admirablemente la esperanza como
“una cierta virginidad, no tocada por la expe-
riencia, que pertenece a aquéllos que no han
sido endurecidos por la vida”. (17).

Por eso Teilhard se complace en llamarse
a si mismo el peregrino del futuro. El pasado
ha dejado de interesarle. Estudia el pasado s6lo
para poder hablar con autoridad del futuro, y se
lamenta de aquellos que estudian el pasado co-
mo si tuviera algun valor en si mismo, tratan-
dolo como sélo el futuro merece ser tratado, sin
caer en la cuenta de que la dnica manera de
dialogar con el pasado es para edificar un fu-
turo.

El contemplativo del ser se ha convertido en
peregrino del futuro, porque ha descubierto el
dinamismo de una realidad evolvente con la que
hay que colaborar. Mas aun, en el proceso evo-
lutivo, el hombre, dotado de libertad, tiene en
sus manos el destino del futuro. Teilhard, el
contemplalivo, quiere que en ese momento
“nucsiro ser esté tenso, dirigido con pasion ha-
cia aquéllo que es el espiritu en todas las cosas”.
(I, Confiado en ese espiritu poniendo a un
lado intereses personales, nuestra vida se con-
vieric en accién, paralela al dinamismo del es-
piritu. “Todo lo que de verdad importa es ac-
cion, accion fiel por el mundo y en Dios”, (19).

'El Cristlano

Quizas extrafie a alguno que, al hablar de
Teilhard como cristiano, me fije en el problema
del mal, tan negativo en apariencia, ofrecién-
donos Teilhard, por otra parte, un ejemplo de
optimismo cristiano de ensalzamiento y aun
cristificacion de toda la creacién. En sus cartas,
sin embargo, Teilhard se fija a menudo en el
problema del mal, sin duda ninguna porque el
mal es un misterio existencial, y las cartas se
dirigen siempre a personas de carne y hueso y
no sélo a lectores.

Otra razén para escoger el problema del
mal es que mucho se ha escrito ya sobre el otro
aspecto de Teilhard. Nosotros creemos que hoy
queda ya un poco lejos el acomismo y asceti-
cismo medievales y que la teologia esta defini-
tivamet:le revalorizando el mundo creado, a tra-
vés de estudios sobre la Encarnacién y la Re-
surreccion. No se trata pues ahora de volver con
¢l animo masoquista a considerar las limitacio-
nes de lo creado, sino a estudiar el pensamien-
to de Teilhard, el hombre del medio divino, so-
bre este problema que ha sido y es el escanda-
lo del pensamiento,'y que constantemente nos
recuerda nuestra realidad ontoldgica limitada.

Ademas, el existencialismo de tipo nihilista
nos esta forzando a pensar en el problema del
mal en nuevas dimensiones. Contra el existen-

226

cialismo nihilista se debe defender la suprema-
cia del ser, de la bondad, del Absoluto, de Dios.
Pero esto no basta. El problema no es tanto ele-
gir: o Dios o la Nada. El problema se presenta
precisamente cuando uno se resiste a elegir, y
acepta las dos evidencias que se nos presentan:
el ser y el no ser. No es de extranar que hoy en
dia proliferen los estudios sobre el mal, desde
esle punto de vista verdaderamente critico. E!
P. Lonergan, por ejemplo, en su obra monu-
mental “Insight”, (20) donde ataca practicamen-
te todos los problemas que rodean al hombre.
habla primero del hombre como tal, después de
Dios, y por ultimo menciona el problema dcl
mal como problema limite que desafii la inte-
ligencia humana.

Como el problema del mal es por su misma
esencia ininteligible no se puede hablar de él en
filosofia, sino s6lo para enunciar el problema.
indicar su caracter constitutivamente negativo y
apuntar a otra realidad transcendente dondec una
nueva luz pueda ayudar al hombre si no a com-
prender si al menos a convivir intcligente:nente
con el mal. En ese momento la filosofia cede el
paso a la religiéon. En la experiencia religiosa ci
problema del mal se convierte en misterio vivi-
do, ¥y en la gran religion cristiana cza vida cs
el amor. El amor cristiano es cl Gnico que puc-
de asimilar el mal, porque como ya decia San
Pablo a los de Corinto, es un amor sin condicio-
nes, que abarca todo.

“Caritas non gaudet super ininquitate, congau-
det autem veritati” (21) La caridad no se alegra
en la iniquidad sino que se alegra en la verdad.
La caridad se alegra en la verdad de lo bue-
no, aunque tenga que permanecer silenciosa an-
te la presencia de lo malo. Sdlo los ojos del que
ama pueden ver el mal en si, porque no come-
ten la equivocacién de identificar el mal con lo
que en si es bueno. Por eso es interesanie estu-
diar la reaccién de Teilhard ante ¢l mal. Uno
sabe de antemano que Teilhard no va a dar una
solucion simplista, nunca va a declarar viciada
esa creacion que tanto amé, sino que entrara en
otro nivel de contemplacién: la contemplacién
del ser, si, pero del ser limitado.

* * *

Al estudiar el problema del mal se pueden
distinguir varios niveles. Uno es el problema de
la limitacion del universo, creado aun antes de
la intervenciéon libre del hombre. Teilhard ex-
perimento esa limitacién en su vocacién de pe-
regrino del futuro, cuando escribia: “;No es una
cosa extrana que el mismo objeto de mi trabajo
desaparezca en el horizonte, precisamente cuan-
do me entrega sus frutos? ;Y que yo tenga que
atribuir menos valor a las cosas descubiertas
precisamente porque de ahi en adelante su in-
terés ha sido ya sobrepasado?” (22) Esa tragc-
dia del ser limitado, que una vez congquistado se

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeoén Cafas



deshace en las manos, esa dialéctica del pasado
y del futuro en la que el pasado no tiene valor
y el futuro -vale precisamente porque todavia no
es y cuando es, ya es pobre pasado, atormenta
el alma de Teilhard que escribe: “Qué cosa tan
extrana es la vida! Tenemos que aceptar el he-
cho de que nada de lo que podemos tocar es la
verdadera convistencia de las cosas”. (23).

Para esta angustiosa situacion existe una
respuesta: Ja Cruz. Una cruz que leoldgicamen-
te preside el plano sobrenatural, pero que es
también una cruz césmica. La cruz no expresa
primariamente un elemento negativo, sino la
rcalidad de un ser imperfecto, herido por la li-
mitacidn, pero que lleva en si, y esta es la ca-
racteristica de la cruz, el gérmen de redencién.
Esa redencidon consiste para los seres no dotados
de libertad en un morir, para dar vida a otros
seres de mas perfeccién en la ascencién evolu-
cionista. Por eso dice Teilhard al final de “El
Fenémeno del Hombre”: “De una manera o de
otra es verdad que aun desde el punto de vista
del mero bidlogo la épica humana a nada se pa-
rece mas que al camino de la cruz'. (24).

Sin embargo, existe otro nivel de limitacion,
que es el nivel del hombre. El1 hombre, por ser
en cierlo modc un cer terminal, no puede con-
tentarse con morir para dar vida a oiro ser que
siga el proceso evolutivo. Como el hombre es
espiritu encarnado, no puede estar sometido to-
talmente a la direccidon horizontal de la materia,
sino quc exige una cierta transcendencia ver-
tical.

La cruz preside también esa dimensién ver-
tical de desarrollo. De una manera misteriosa,
pero comprobada infinitas veces por la historia
de los grandes hombres, como en el caso de
Newman, Tomas Moro y del mismo Teilhard, es
verdad que “el humanismo no es de por si cris-
tiano. El humanismo cristiano debe ser un hu-
manitmo convertido. No se puede pasar de un
amor natural al amor sobrenatural. Hace falta
perderse para encontrarse. Dialéctica espiritual
cuyo rigor se impone a la humanidad como al
individuo”. (25). Esta misteriosa muerte, que
lleva en si el gérmen de resurreccion, la vivio
profundamente Teilhard. Escribia en 1929:

“Cuanto mas vivo, ianto mas siento que
el verdadero reposo consiste en renunciar-
se a si mismo, con lo cual quicro decir,
decidirse a admitir que no es importante
el ser feliz o no serlo, en el sentido nor-
mal de la palabra. Triunfo o satisfaccion
personales no merecen un segundo pensa-
miento, si es que uno las logra, ni mere-
cen pesadumbre, si a uno se le escapan o
son lentas en llegar”. (26)

Es evidente que un hombre como Teilhard
no nos estd dando aqui una solucién simplista,
que se reduce a escaparse del mundo. Teilhard

amd al mundo con pasion pero ha descubicrio
también otra realidad transcendenic ¢n la queo
solamente el espiritu humano halla verdadeva
morada.

Usando de una distincion clasica, ¢l hombice
es naturaleza y es persona. El hombre en cuan-
to naturaleza “recibe” una scrie de valores de
orden sensible (alimentos, placeres...), socialcs
(honor, compania.. ), espiriluales (conocimicn-
to, amistades.. ). Como perscna el hombre tic-
ne la suprema prerrogativa del ser iibre de crear
un orden nuevo, transcendenie diciendo “si’ al
valor moral que se le presenta, aunque esto su-
ponga muchos “nos” para su naturaleza. El hom-
bre depende de factores ajenos a él para triun-
far o fracasar como naturaleza, pero como pco-
sona se basta a si mismo.

Aunque este lenguaje sea ajen> a Teilhard.
el fondo estd de acuerdo con su pensamiento.
Enamorado apasionadamente del hombre-natu-
raleza, reconoce el orden transccadente del hoim -
bre-persona. Por otra parte iluminado por la fc.
puede reconocer en ese orden transcendente la
vida de Dios Padre, cosa que almas nobles co-
mo Soécrates y Platéon no podian :ino barruntar
vagamente.

La Cruz, como redencion. es la expresion d -
la dialéctica del hombre-naiuralcza y del hom-
bre-persona. El hombre-persona se hace en cier-
to modo a través de la muerte del hombre-na-
turaleza. Asi escribia Teilhard a un amigo suyo
angustiado:

“Nunca cedas. Trata de atacar la situacion
desde otro angulo, el angulo correcto don-
de el triunfo estd cn proporcién, no a la
extensién del individuo, sino a la cons-
tancia en el esfuerzo de hacer cl mundo
alrededor de El menos duro y mas huma-
no. Si la presién de los aconiecimientos
puede moverte a hacer el sacrificio men-
tal de toda ambicion personal cn favo:r de
un deber mas allo, esloy convencido de
que puedes alcanzar un grado de libera-
cion y claridad de vision en relacion al
mundo exterior, mucho mayor de lo que
puedes imaginarte. Debemos luchar por
conservar un apetito real por la vida y la
accion, renunciando al mismo tiempo a
todo deseo de felicidad personal. Ahi yace
el secreto, y no la ilusion, del medio divi-
no"”. (28)

Podemos descubrir, pues, dos clementos cn
la dialéctica pcrsona-naturaleza. Primero, el
triunfo radical del hombre cuando se abre al
bien moral, independieniemente de lo que pasze
a su naturaleza. Segundo, a través de esa mucr-
te a su naturaleza. el herabre resucita a una vi-
da mejor, aun en el plano de la naiuraleza. Es
como si renunciasemos al universo, en un acto
radical, para encontrarnos después con ese mis-

227

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeoén Cafas



mo universo en nuestras manos, pero mucho mas
purificado, pues la renuncia primera en favor
del espiritu nos ha dado ojos limpios para des-
cubrir un universo mas maravilloso.

* * *

Este aspecto del pensamiento de Teilhard no
es quizas tan conocido, pero nos parece vital pa-
ra entender su influjo. Como deciamos mas arri-
ba, no es dificil hacer la eleccidon entre el ser y
la nada; pero admitir los dos, combinarlos, je-
rarquizarlos, y nunca abandonar a uno de ellos
por los problemas que el otro nos ocasiona, eso
es la marca del genio.

Teilhard nunca traicioné al universo que
tanto amo, ni traicioné el misierio de la persona,
que en la economia actual es el mislerio de la
gracia. Y la Cruz fue la soluciéon. Una cruz he-
cha de la madera que crece en los montes, con
clavos de hierro, metal cuya consistencia tanto
le impresionaba ya a la edad de siete afios. Pe-
ro en esa cruz hay una persona. La contempla-
cién de Teilhard ante el crucifijo, es mas im-
presionante alin que su himno a la materia. La
gran solucién a nuestra vida es mirar al cruci-
fijo. Pero mirarlo bien. No por el lado donde 30-
lo se cruzan dos palos, como él solia decir, sino,
dandole vuelta, por el lado donde cuelga un
Hombre.

Asi como en la evolucion hay un aumento
constante de conciencia hasta llegar a la con-

(1) De Trin., IX, c. 1.

(2) Discurso del P. Karl Rahner en Salzburgo el 29
de abril de 1965. :

(3) Para comprender el ambiente intelectual francés
desde un punto de vista catodlico, pueden verse el
libro de Etienne Gilson, The Philosopher and Theo-
logy, New York. Random House, 1962; y los dc Rai-
ssa Maritain. We have been Friends Together y Ad-
ventures in Grace, Image Books.

(4) Teilhard de Chardin, Pierre, S. J. Letters from a
Traveler, Harper & Row, New York and Evanston.
1962. En ésta como en las citas restanies.la traduc-
cion de la edicion inglesa de las cartas estd hecha
por el autor del articulo. La mayoria de las cartas
estan dirigidas a Mlle. Teilhard-Chambon.

15) Ibid, p. 151.
(6) Bergson, Henry. Creative Evolution, New York.
The Modern Library, 1944, p. 245. Traduccién del
inglés del autor.

(7) Teilhard de Chardin, op. cit. p. 151.

(8) Para enlender el problema desde un punio de
vista cientifico, ver por ejemplo, D'Abro, A. The
Rise of The New Physics, Dover Books, 1951. Cap.
XXI. Thermodynamics.

(9) Teilhard de Chardin, op. cit. p. 177.

(10) Ibid. p. 273.

(11) Ibid. p. 88.

(12) Teilhard de Chardin, Pierre. E! Medio Divino,
Ediciones Taurus, Madrid, 1959, p. 41.

(13) Teilhard, Letters, p. 183.
(14) Bergson, Henry. Introduccién a la metafisica,
Ediciones Levialan, Buenos Aires, p. 16.

228

ciencia del hombre, asi también el problema del
mal ha tenido su evolucién. “Comprendemos que
desde el origen de la Humanidad actual ella se
alzaba ya ante el camino que lleva a las cum-
bres superiores de la creacién. Sélo a la luz cre-
ciente de la Revelacién, sus brazos, primero des-
nudos, aparecieron revestidos de Cristo: “Crux
inuncta”. A primera vista, este cuerpo sangran-
te puede parecernos funebre. ;No irradia noche?
Acerquémonos mas. Y nos encontraremos con el
Serafin inflamado de Alvernia, cuya pasién y
compasién son “incendium mentis”. El cristiano
no ha de desaparecer en la sombra de la Cruz:
ha de aparecer en su luz”. (29)

Aqui esti, en nuestra opinién, la fuerza
enorme de atraccién de Teilhard de Chardin.
Ademaés de su mirada ecuménica en el campo
de la ciencia y de la filosofia, su mirada verda-
deramente compasiva se ha fijado en el terrible
misterio del ser limitado. La aceptacién sincera
de la Cruz le da autoridad para que pueda ha-
blar de la luz que viene de esa Cruz. Precisa-
mente, porque sabe hablar del ser limitado se
le puede escuchar cuando habla de la plenitud
del ser. Porque ha sabido vencer la tentacion
simplista del Progreso sin cruz, nos impresiona
tanto cuando habla del punto Omega, mas alla
de la Cruz.

Teilhard escribié mucho, pero al menos en
este punto de comprender la grandeza y para-
doja de la persona humana, hecha de cruz y de
luz, su vida seguira siendo su mejor libro.

(15) Teilhard, op. cit. p. 255.
(16) p. 71.

(17) Marcel, Gabriel, Homo Viator, Viclor Gallanz,
London, 1951, p. 51. Traduccién del autor,

(18) Teilhard, Letters, p. 162.
(19) 1bid. p. 160.

(20) Lonergan, Bernard J. F., S. J. Insight. A Study
of Human Understanding, Philosophical Library,
New York, 1963.

(21) I Cor. 13: 6.
(22) Teilhard, Letters, p. 207.
(23) Ibid. p. 88.

(24) Teilhard de Chardin, Pierre. The Phenomenon
of Man, Harper Torchbook, New York. p. 311. Tra-
ducciéon del autor.

(25) De Lubac, Henry, Catholicisme, Les Edilions
du Cerf. Paris, 1962, p. 323. Traduccion del autor. El
P. De Lubac ha escrito un penetrante estudio sobre
"I:‘gilh:;d, La Pensée religieuse du Pere Teilhard de

ardin.

(26) Letters, p. 160.

(27) Uno de los mejores estudios en csta materia cs
el reciente libro del P. Joseph de Finance Essai sur
I’agir humain, Université Grégoriennc, Roma. 1962,
pp. 221-26, 228-30, 236-7.

(28) Letters, p. 206.

(29) El Medio Divino, p. 104.

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeoén Cafas





