
FENOMENOLOGIA DE LA ESPERANZA 
EN GABRIEL MARCEL Juan Sobrino, S. J. 

Doctor en Filosofía. 

Gabriel Marcel, junto con Jean-Paul Sartre, Jacques Maritain y Paul Ricoeur, se 
cuenta entre los filósofos franceses más influyentes de la actualidad. Nacido en 1889, su 
formación filosófica fué fuertemente influida, no sólo por Hegel, sino también por idealistas 
como Bradlye y Royce. Pero, insatisfecho con el idealismo y con la alternativa empiricista 
como la presentaba Bertrand Russell, Marcel se vió forzado a construir su propia filosofía. 
En medio de su búsqueda filosófica, Marcel encontró también otra luz, la de la fe. El 23 de 
Marzo de 1929 fué recibido en la Iglesia Católica y recibió el bautismo. Ese día anota en su 
diario íntimo esta frase, que denuncia sus sentimientos en aquel evento extraordinario: 
"Vertiginosa proximidad de Dios". 

Por eso su filosofía ha sido llamada "exisetncialismo cristiano", aunque él no apruebe 
ese nombre y prefiera el de "socratismo cristiano". Marcel no admite muchas de las conclu­
siones a las que llegan los existencialistas nihilistas. Sin embargo está de acuerdo con 
ellos en el método a seguir en filosofía, que no es el de construir un sistema silogístico, sino 
una reflexión fenomenológica. También en la problemática de la filosofía, que no puede ser 
abstracciones, plantea los problemas concretos de la existencia del hombre. Su nota caracte­
rística es la participación del hombre en una realidad mayor que él. De ahí su interés en 
analizar las experiencias humanas del amor, la fidelidad y la esperanza. De ella se ocupa 
este trabajo. Digamos finalmente que Marcel, además de sus escritos filosóficos, entre los 
que destacan "El misterio del Ser'', "Ser y Tener", "Metafísica de la Esperanza", y su 
"Diario filosófico", ha escrito también, como otros existencialistas, una docena de obras 
teatrales con temas filosóficos. 

EL METODO FENOMENOLOGICO 

Tratar de analizar la filosofía de Gabriel 
Marce! es una paradoja. Como tantos otros 
existencialistas Marce! nos avisa que las ex­
periencias humanas más auténticas no pue­
den conceptualizarse sin destruirlas al mis­
mo tiempo. Cualquier intento de disecar ana­
líticamente la realidad es adulterarla; es 
amontonar abstracciones cuya suma nunca 
nos devuelve el dinamismo vital de la expe­
riencia humana.1 

El lector interesado en Marce! puede y 
hasta cierto punto debe escudriñar sus pro­
pias experiencias humanas para ver hasta 
qué punto coinciden con las descritas por 
Marcel. El avance del discurso lógico debe 
seguir al avance del discurso existencial de 
experiencias. Este enfoque de la filosofía de 
Marcel no tiene quizá la necesaria "distancia 
científica" de sabor racionalista. Pero, sin 
negar la posibilidad y aun necesidad de una 
crítica de Marce! desde otro punto de vista 
que no sea el fenomenologista, este enfoque 
nos parece imprescindible en un estudio serio 
y honrado de Marcel. Acercarse a su filosofía 
con el andamiaje de un sistema preconcebi­
do, quizás ayude a detectar sus limitaciones, 
pero dudo mucho que sea posible apreciar de 
ese modo sus positivas contribuciones a la 
filosofía. 

Estas observaciones se pueden aplicar, en 
verdad, a cualquier filósofo de genio creador, 
pero nos parecen especialmente oportunas al 
trabajo de Marcel. Su pensamiento original y 
fascinante es al mismo tiempo escurridizo y 
desafía una explicación clara. Y, sin embargo, 
una exposición de Marcel aue trate de elimi­
nar ese elemento incontrolable nos parece una 
autoderrota.2 Marcel nos recuerda constante­
mente que ese es su método y su fin. En su 
filosofía, lo abstracto da paso a lo concreto, 
lo impersonal a lo personal, el problema al 
misterio, el espectador al testigo. La filosofía 
empieza en nuestra experiencia, el amor a la 
sabiduría comienza con el amor a nuestras 
realidades más íntimas. En tonos casi mesiá­
nicos nos dice que "desde que caí en la cuen­
ta de que la filosofía era mi vocación, he lu­
chado constantemente por apartarme de abs­
tracciones, y si hasta ahora lo he logrado, 
¿no ha sido acaso por haberme metido de 
lleno en el mundo de las experiencias hu­
manas?"3 

"Yo me encuentro a mí mismo", nos dice, 
"en el recogimiento que trasciende todo con­
cepto y, agregaría, toda representación." 4 El 
fruto de ese recogimiento no es un concepto 
cristalino, sino un sentido de realidad viva, 
un coincidir con uno mismo, que tanto nos 
recuerda la intuición bergsoniana. Palabras 
y conceptos son pobres vehículos de las ex-

287 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



periencias humanas; por eso, como otros exis­
tencialistas, Marcel escribe dramas donde las 
palabras adquieren más vida y espontanei­
dad. Y sin embargo, el drama es todavía de­
masiado convencional. En una de sus últimas 
páginas Marcel ha escrito: "cualquiera que 
se acerque a mi obra tendrá que concebir el 
drama como música, y la filosofía como dra­
ma." 5 Esta observación es muy importante 
y no debe perderse de vista para entender el 
análisis de la esperanza que hace Marcel. Más 
que un Sócrates, que trata de ayudar a "for­
mular" con claridad una definición, Marcel 
quiere ayudar a sus lectores a "saborear" in­
ternamente lo que es la esperanza. Como él 
mismo dice, "el papel limitado pero delica­
dísimo que me ha tocado en suerte desempe­
ñar ha sido el penetrar con suficiente pro­
fundidad, movido por un impulso fraternal, 
en el interior de las vidas de los otros para 
poderlos ayudar, por decirlo así, desde den­
tro y no desde fuera." 6 

* * * 

Para Marcel, el método fenomenológico 
descriptivo que nos ayuda a recobrar la rea­
lidad, en lo que tiene de más íntimo, se jus­
tifica primeramente de una manera positiva: 
sólo un método que nos ayude a recrear las 
experiencias humanas es últimamente válido. 
Existe sin embargo una segunda justificación 
de tipo negativo muy importante para enten­
der la filosofía de Marcel: el perenne fracaso 
de los filósofos de tipo racionalista, empiri­
cista e idealista. No hay que olvidar que 
Marcel empieza su carrera filosófica cuando 
los neo-hegelianos son todavía influyentes en 
Europa y el positivismo de Comte, ayudado 
por el avance de las ciencias en el siglo XIX, 
hace furor en Francia. Sin embargo Marcel 
ve claramente que en el fondo de esos siste­
mas, tan diversos en apariencia, late un mis­
mo error que vicia transcendentalmente sus 
resultados. El error consiste en tratar de re­
ducir lo irreducible.7 Las experiencias esté­
ticas, morales y religiosas han sido reducidas 
por el naturalismo al plano horizontal del 
mundo físico, ignorando el elemento de 
transcendencia que se encuentra en todo ac­
to genuinamente humano. El racionalismo, 
poi· otra parte, ha querido controlar el ser 
con la razón; mientras que el idealismo ha 
deificado la razón como ser. En la dialéctica 
bíos-logos, el logos se ha tragado al bíos en 
el idealismo.8 

El método filosófico de Marcel está desti­
nado a salvar a toda costa la irreducibilidad 
del ser, y especialmente de ese ser que es la 
persona humana. Además del plano horizon­
tal del ser que se presta a ser conceptuali­
zadq, ex~st~ Ja diIT).~I)sióp vertical de trans-

cendencia en la que el ser limitado requiere 
una explicación fuera de sí mismo aun para 
ser lo que es, como ya lo vió Platón en los 
albores de la filosofía. El hombre está enrai­
zado en el plano horizontal porque tiene una 
naturaleza. Su dimensión vertical consiste, 
como veremos en más detalle, en la imposi­
bilidad de que la naturaleza que tiene agote 
la realidad de la persona que es. De ahí su 
capacidad y necesidad de abrirse a un Abso­
luto. Esta dimensión vertical escapa, según 
Marcel, toda conceptualización. 

Hoy más que nunca es de una importan­
cia vital recobrar el sentido de la irreduci­
bilidad y transcendencia del ser. Nuestra 
cultura científica se está convirtiendo en tec­
nocracia.9 Por una parte la ciencia ha exten­
dido de modo insospechado la dimensión ho­
rizontal del ser; pero por otra parte está de 
hecho anulando la dimensión vertical trans­
cendente. El principio positivista, llámese 
ahora positivismo lógico o análisis del lengua­
je, está dando un nuevo matiz a nuestra cul­
tura y hace cada día más difícil el "saborear" 
esas experiencias humanas en su realidad 
más íntima. Como dice Marcel "esta filoso­
fía continuamente acentúa el proceso de ve­
rificación y termina por ignorar lo que sig­
nifica estar presente: esa experiencia interna 
de presencia por amor que transciende infi­
nitamente toda posible verificación porque 
existe en una intimidad más allá de cualquier 
mediación".10 

Es claro, aun para Marcel, que el filosofar 
en sociedad no es un puro experimentar, un 
puro sentir o contemplar. El místico no es 
necesariamente un filósofo, y ciertamente si 
no dialoga nadie sabrá que lo sea. El diá­
logo en filosofía se basa en la "evidencia" que 
el filósofo ofrece en defensa de su posición. 
Este problema de determinar qué es lo que 
constituye la evidencia filosófica, es de los 
más delicados porque no es un problema de 
método solamente, sino también de doctrina. 
Por otra parte es difícil discutir el problema 
sin tener ya prejuicios formados acerca de 
lo que es la evidencia filosófica. 

Lo que Marcel pide en favor de su mé­
todo fenomenológico es que se discuta el 
problema con una mente abierta, sin juzgar 
por adelantado, decidiéndonos en favor de 
una evidencia de tipo racionalista o empiri­
cista. La evidencia que presenta Marcel, co­
mo veremos claramente en el caso de la es­
peranza, son las experiencias humanas en su 
aspecto más delicado y profundo. Marcel 
quiere que no se haga de esas evidencias la­
drillos de un andamiaje filosófico, sino que 
sirvan al lector a re-crear dentro de sí mis­
mo las mismas experiencias. En este sentido 
hi evidencia filosófica no se transmite, sino 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



que se re-crea. No está directamente ofreci­
da al público. Lo que se ofrece es un camino, 
para que la encontremos en lo más íntimo 
tle nuestra realidad. 

Este método se puede llamar el método 
tle reflexión, que no es un acto puramente 
especulativo, ni análisis despiadado, ni duda 
metodológica. No queremos disectar para ma­
tar, como decía irónicamente Wordsworth, 
sino que queremos reflexionar. 

ESPERANZA: PERSONA E INDIVIDUO. 

Esta introducción nos ha parecido nece­
saria para comprender lo que Mucel entien­
de por esperanza, justificar su método y la 
evidencia que presenta en su favor. De 
acuerdo con su método, Mercel no enfoca <'l 
problema a partir de une definic16n, ni si­
quiera a partir de la común experiencia de 
los hombres, sino a partir de les delicadas 
experiencias del hombre reflexivo. Marcel 
desea, como ya dijimos más arriba, que nos­
otros saboreemos le experiencia del esperar. 

Por supuesto que no podemos reducir la 
esperanza a algo así como "la virtud por la 
que estamos seguros de obtener algo" o a "un 
optimismo que pone los medios para llegar 
al fin", y menos todavía podemos reducir la 
esperanza a "una operación biológica, un 
movimiento del apetito sensitivo en presencia 
de un bien presentado por la imaginación". 
Es evidente que el significado de esperanza 
para Marcel es algo distinto. Pero es impor­
tante notar que las definiciones propuestas 
son inadecuadas, no sólo de hecho sino tam­
bién en principio. El fallo principal en tales 
definiciones consistiría en querer definir la 
esperanza con relación más o menos implí­
cita a un "hombre" abstracto, aislado, sacado 
de un manual de filosofía. Pero es imposible 
conocer la realidad del hombre, en el aisla­
miento científico que protege al "hombre" 
del libro de texto, de la compañía de los 
hombres reales. 

Persona e indivíduo. 

Este es el punto clave en la filosofía de 
la esperanza de Marce}. El hombre no es un 
ser aislado. El hombre es una persona. Esta 
palabra, tan usada hoy, puede entenderse de 
varias maneras. En filosofía, dejando ahora 
a un lado el significado dado por los sicólogos 
a la palabra personalidad, persona indica dos 
nociones claramente diferentes.U En primer 
lugar, persona puede usarse en un sentido 
equivalente a "indivíduo". En este caso per­
sona significa que el hombre es una unidad 
en sí mismo, separada al mismo tiempo de 
los demás hombres. Persona se usa aquí en 
oposición a la totalidad de la especie humana. 
Es una co11sideración cuantit!ltiva acere!:! del 

hombre. Existen relaciones espacio-tempora­
les entre los hombres y eso les hace indiví­
duos. 

Este modo de entender la persona no es 
suficiente para entender la esperanza. La es­
peranza en este caso estaría relacionada con 
el individuo. Sería la preocupación por me­
jorarnos a nosotros mismos, nuestra indivi­
dualidad. Existe sin embargo otro significado 
de la palabra persona, que es la base para 
la verdadera esperanza, es a saber la perso­
na, como miembro de la especie humana que 
en una circunstancia determinada transcien­
de las tendencias mecanísticas de su natura­
leza, aun de su naturaleza espiritual, y se 
abre al mundo, a los otros, y a Dios. La per­
!lona es pues el sujeto espiritual,12 centro li­
bre de acc16n, abierto a la totalidad del ser. 

Esa abertura de la persona al ser apunta 
~l teana más característico de la filosofía de 
Marcel: la participación. Si el hombre no es 
sólo un individuo tiene que existir una rela­
ción entre los hombres, que no se puede 
reducir a las relaciones espacio-temporales. 
Eso es lo que Marcel se complace en repetir 
una y otra vez: "Tenemos que rechazar de 
una vez para siempre, y en los términos más 
enérgicos, la idea de una persona humana 
lo más encerrada posible".13 La razón de 
esto es que la persona humana no sólo existe 
sino que es.14 "Presencia indica algo más y 
diferente del hecho de estar ahí; con todo 
rigor no se puede decir de un objeto que está 
presente. Digamos que en la presencia está 
siempre implícita una experiencia a la vez 
irreducible y confusa, que es el sentimiento 
mismo de existir, de estar en el mundo".15 
El existir para la persona implica como parte 
integrante un ser reconocido por el otro, que 
está ausente en la existencia de un mero 
objeto. 

El indivíduo. 

El individuo, en cuanto individuo, no es 
un sujeto apto para la esperanza, porque en 
cuanto individuo no puede transcenderse a 
sí mismo. Sus perfecciones como individuo 
se basan precisamente en estar separado de 
"otros", en tener "sus" opiniones, "sus" ac­
titudes. El indivíduo no puede entender un 
más-allá. Puede ser ambicioso, calculador, 
optimista, pero no puede tener esperanza. 

El análisis que Marce} hace del individuo 
es rico en detalles. En primer lugar el indi­
víduo es el hombre que se "compara" a sí 
mismo con otros. Pero la comparación es una 
autoderrota que lleva al desespero o al espe­
jismo, pues como dice Marce! "todo régimen 
que exacerba la conciencia del yo, o si se 
quiere el amor propio, es al mismo tiempo 
el más de~rsonalizador; pues lo que vale 

2!59 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



realmente en nosotros es aquello a lo que no 
se puede hacer justicia por la comparación, 
lo que no tiene medida común con otra 
cosa".16 

El individuo es el hombre que tiene pre­
tensiones, al que le gusta posar delante de 
otros. Pero nos dice Marcel que, sólo se pue­
de posar últimamente delante de uno mis­
mo.17 El hombre que posa no es todavía una 
persona. El acto de esperar no puede ser un 
posar delante de otros, no puede ser un acto 
de provocación o desafío. 

El individuo es el hombre que confunde 
la esperanza con el deseo de autopreserva­
ción. Cuando temblamos por nuestra existen­
cia puede ser que estemos dando rienda suel­
ta a un simple instinto de preservación. Es 
dudoso que se pueda llamar legítimamente 
esperanza a ese tipo de apego orgánico a 
nosotros mismos que nos hace imaginar una 
liberación final. Este sentimiento, lejos de 
ser esperanza, sería una antosugestión que 
consiste en encerramos dentro de nosotros 
mismos, una contracción psíquica opuesta a 
la sensación de expansión que sentimos cuan­
do de verdad esperamos. Como diremos más 
adelante la esperanza supone un tiempo 
abierto, en oposición al tiempo cerrado del 
alma contraída.ID 

El mejor ejemplo de alma contraída, de 
individuo con sus virtudes y defectos, es para 
Marcel, el estoico. Es cierto que el estoico 
practica la virtud, trata de obtener dominio 
sobre sus pasiones y mantener el alma libre 
de preocupaciones inútiles, como histórica­
mente se le ha reconocido, quizás de una ma­
nera poco discerniente. Sin embargo, a pesar 
de eso, el estoico no pasa de ser un individuo. 
No ha caído en la cuenta de que una acción 
auténticamente humana no brota de nosotros 
para volver a descansar finalmente en nos­
otros. En otras palabras, el estoico no entien­
de lo que significa abrirse al otro sin reserva, 
sin usar ese don de sí para su perfección pro­
pia, sino para edificar el mundo de los otros. 
No entiende lo que es participar en un mun­
do donde la realidad no es la suma algebrai­
ca de seres humanos, de los cuales él es uno, 
sino una transcendencia en términos de la 
cual nuestras acciones cobran valor, y que 
provee un horizonte donde los hombres es­
tán misteriosa pero verdaderamente unidos. 

"El estoico permanece encerrado en si mis­
mo; ae vuelve mis firme, sin duda, pero 
no Irradia. Hasta llegaría a decir de buen 
grado que nos presenta la mis alta expre­
si6n, el mis alto grado de subllmacl6n del 
"yo" partlcular. Se comporta -y esto quie­
re decir, ante todo, que se orienta interior­
mente- como el que no tiene pr6Jlmo,. el 
que s61o depende de si y s61o tiene la res­
ponsabilidad de 1i mlamo''. 

260 

La persona. 

Somos individuos cuando v1v1mos preo­
cupados con un mundo en cuyo centro se en­
cuentra nuestro yo. Somos personas cuando 
vivimos en un mundo en el que nuestro yo 
camina hacia un centro parcialmente desco­
nocido en el que nos abandonamos a nos­
otros mismos, y para usar las palabras de 
Marcel, nos hacemos disponibles. 

Disponibilidad es la marca característica 
de la persona, y en serlo, es la garantía de 
la esperanza. Cuando nos ponemos a dispo­
sición del "otro", nos abrimos a él, o por de­
cirlo más metafísicamente, a la totalidad del 
ser, del cual la persona es la más noble ma­
nifestación que conocemos, entonces es cuan­
do tenemos la vaga experiencia de que el 
ser, concretizado en personas, también está 
abierto a mí. Entonces es posible la esperan­
za. Esta no es en ningún modo un cálculo 
de cuánto me van a ayudar los otros, sino 
la seguridad de que los otros, la creación 
entera con su Creador, desean lo que yo de­
seo, si es que es bueno y merece ser desea­
do. De este mundo abierto --en el que todos 
participamos de un misterio mayor que nos­
otros mismos,- se alimenta la esperanza, la 
cual no es sino una expresión del deseo de 
esa dimensión transcendental del ser que es 
la bondad. En un mundo así, el hombre que 
es persona espera, mientras que el individuo 
ambiciona. 

El individuo es extranjero en el mundo, 
ciudadano sólo de sí mismo. La persona, sin 
embargo, vive de la dialéctica del otro y del 
yo. En ese movimiento dialéctico la persona 
se siente responsable ante sí misma, cierta­
mente, pero no sólo ante sí. "Yo soy res­
ponsable," nos dice Marcel, "juntamente an­
te mí mismo y ante los demás," 20 y esta 
unión de responsabilidades, característica de 
nuestra abertura al ser, nos muestra también 
que vivimos participando de una realidad 
superior donde existir es coexistir bajo una 
mirada, donde el respirar del alma es el amor, 
su duración es fidelidad y su deseo es es­
peranza. 

La esperanza es sólo posible en el nivel 
del nosotros, y no existe en el nivel del yo, 
autohipnotizado y concentrado en sm fines 
individuales.21 Si este movimiento del yo al 
nosotros se nos presenta en un primer mo­
mento como negador de nosotros mismos, en 
un segundo momento libera al alma de las 
categorías individualistas y le hace ver la 
discrepancia entre lo que es hic et nunc y las 
posibilidades del ser. La persona que ha des­
cubierto en el mundo del nosotros una efec­
tiva transcendencia de su yo, ha descubierto 
también existencialmente una verdad meta­
física capital: que el ser no t!S sólo lo qui;-

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



está aquí ante mi mirada sino que tiene una 
exigencia de desarrollo, de mejoramiento, que 
es, por decirlo como los antiguos, transcen­
dentalmente bueno y orientado hacia la bon­
dad. La resonancia subjetiva del dinamismo 
ontológico del ser, la bondad transcendental, 
es en el hombre la esperanza. 

( 1) En este articulo no vamos a juzgar la filosofía 
de Marce! sino solamente a estudiar lo que él entien­
de por esperanza. Por eso no haremos comentarlos 
crlticos sobre su fenomenología y su repulsa de cual­
quier sistema filosófico, precisamente por ser sis­
tema. 

(2) KeMeth Gallagher, The Philosophy of Gabriel 
Mareel (New York: Fordham University Press, 1962), 
p. IX. 

( 3) Gabriel Marce!, Mystery of Being (Chicago: 
Henry Regnery Company, 1952), p. 168. En éste, co­
mo en todos los libros extranjeros citados en este 
artículo, la traducción es del autor. 

(4) Gabriel Marce!, The Phllosophy of Existenee, 
(Traducción del original. Posltlon et approches du 
myslere ontologique. por Manya Harari. New York: 
Philosophical Library, 1949), p. 13. 

(5) Gallagher, op. cit. p. XIV. 

(6) lbid, p. XV. 

(7) Gabriel Marce). Being and Having (traducción 
del original "Etre et Avolr" por Katharine Farrer, 
Westminster: Drace Press, 1949), p. 157. 

(8) Frederick Patka, Exlstentlalists: Thinkers and 
Thought, (New York: Phllosophlcal Llbrary, 1962), 
p. 16. 

(9) Philosophy of Exiatence, r· l. Aunque Marcel no 
es obscurantista. en cuanto a pensamiento clentlflco 
se refiere, sin embargo su pensamiento no se ha 
fijado tanto en ese tipo de problemas como Bergson 

o Teilhard de Chardin lo han hecho, en psicologia y 
palontologla, o el P. Bernard Lonergan S. J., en su 
obra lnsight, A Study of Human Understanding, Phi· 
Iosophical Library, New York, 1963, donde trata de 
integrar el pensamiento matemático, Hsico y filo­
sófico. 

(10) lbid. p. 6. 

( 11) Esta distinción tiene sus raíces históricas en la 
teología medieval, en el estudio de la diferencia en­
tre persona y naturaleza. 

(12) Véase, por ejemplo, Robert O. Johann, S. J., 
The meaning of Love, (London, 1954), Jean Moroux, 
The Meaning of Man (lmage Books, Ne\\· York: 1961). 
Para un estudio moderno y profundo del problema 
de la persona humana, véase Joseph de Finance, 
ESBai sur l'agir humain (Université Gregoricnne. 
Rome, 1962). 

(13) Mystery of being, Vol. 11, p. 35. 

(14) Esta distinción entre ser y existir se tiene que 
entender en el contexto en que lo explicamos. Hoy 
en dia, debido al existencialismo francés y alemán, 
estas palabras cambian constantemente de significa­
do. Lo que si es claro de entender es el significado 
de la distinción. Al hacerla, se quiere poner de re­
lieve la diferencia entre una existencia pobre y otra 
genuina del hombre que se entrega a un ideal y vive 
por él, aunque este sea, en algunos, el ideal de la 
Nada. 

(15) Gabriel Marce), Prolegómenos para una Metafí­
sica de la Esperanza (Editorial Nova, Buenos Aires, 
traducción de Horno Viator por Ely Zaneti y Vicente 
Quintero), p. 43. 

(16) lbld. p. 21. 

(17) lbld, p. 20. 

(18) Myatery of Being. p. 161. 

( 19) Prolegómenos, p. 43. 

(20) lbid. p. 35. 

(21) lbid. p. 10. 

LAMINAS 
de asbesto cemento 

Textos, Novedades, Cuadros Religiosos, 

Objetos para Regalos, Imágenes, Utiles Escolares. 

LIBRERIA HISPANOAMERICA 
1ª Calle Oriente y 49 Avenida Norte - Teléfono 5062 - Apartado 167. 

SAN SALVADOR. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas




