FENOMENOLOGIA DE LA ESPERANZA
EN GABRIEL MARCEL

Gabriel Marcel, junto con Jean-Paul Sartre, Jacques Maritain y Paul Ricoeur, se
cuenta entre lqs filésofos franceses mas influyentes de la actualidad. Nacido en 1889, su
formacion filoséfica fué fuertemente influida, no sélo por Hegel, sino también por idealistas
como Bradlye y Royce. Pero, insatisfecho con el idealismo y con la alternativa empiricista
como la_ presentaba Bertrand Russell, Marcel se vié forzado a construir su propia filosofia.
En medio de su busqueda filoséfica, Marcel encontré también otra luz, la de la fe. El 23 de
Marzo de 1929 fué recibido en la Iglesia Catélica y recibié el bautismo. Ese dia anota en su

diario intimo esta frase, que denuncia sus sentimientos en aquel evento extraordinario:
“Vertiginosa proximidad de Dies”.

Juan Sobrino, S. J.
Doctor en Filosofia.

Por eso su filosofia ha sido llamada “exisetncialismo cristiano”, aunque él no apruebe
ese nombre y prefiera el de “socratismo cristiano”. Marcel no admite muchas de las conclu-
siones a las que llegan los existencialistas nihilistas. Sin embargo estd de acuerdo con
ellos en el método a seguir en filosofia, que no es el de construir un sistema silogistico, sino
una reflexién fenomenolégica. También en la problematica de la filosofia, que no puede ser
aps?racclones, plantea los problemas concretos de la existencia del hombre. Su nota caracte-
ristica es la participacién del hombre en una realidad mayor que él. De ahi su interés en
analizar la_s exgeriencias humanas del amor, la fidelidad y la esperanza. De ella se ocupa
este trabajo. Digamos fin.almente que Marecel, ademas de sus escritos filoséficos, entre los
que t!estgcan’ .“El mlsteno.del Ser”, “Ser y Tener”, “Metafisica de la Esperanza”, y su

Diario filosofico”, ha escrito también, como otros existencialistas, una docena de obras

teatrales con temas filoséficos.

EL METODO FENOMENOLOGICO

Tratar de analizar la filosofia de Gabriel
Marcel es una paradoja. Como tantos otros
existencialistas Marcel nos avisa que las ex-
periencias humanas mas auténticas no pue-
den conceptualizarse sin destruirlas al mis-
mo tiempo. Cualquier intento de disecar ana-
liticamente la realidad es adulterarla; es
amontonar abstracciones cuya suma nunca
nos devuelve el dinamismo vital de la expe-
riencia humana.l

El lector interesado en Marcel puede y
hasta cierto punto debe escudrifiar sus pro-
pias experiencias humanas para ver hasta
qué punto coinciden con las descritas por
Marcel. El avance del discurso légico debe
seguir al avance del discurso existencial de
experiencias. Este enfoque de la filosofia de
Marcel no tiene quiza la necesaria “distancia
cientifica” de sabor racionalista. Pero, sin
negar la posibilidad y aun necesidad de una
critica de Marcel desde otro punto de vista
que no sea el fenomenologista, este enfoque
nos parece imprescindible en un estudio serio
y honrado de Marcel. Acercarse a su filosofia
con el andamiaje de un sistema preconcebi-
do, quizas ayude a detectar sus limitaciones,
pero dudo mucho que sea posible apreciar de
ese modo sus positivas contribuciones a la
filosofia.

Estas observaciones se pueden aplicar, en
verdad, a cualquier filésofo de genio creador,
pero nos parecen especialmente oportunas al
trabajo de Marcel. Su pensamiento original y
fascinante es al mismo tiempo escurridizo y
desafia una explicacién clara. Y, sin embargo,
una exposicién de Marcel que trate de elimi-
nar ese elemento incontrolable nos parece una
autoderrota.2 Marcel nos recuerda constante-
mente que ese es su método y su fin, En su
filosofia, lo abstracto da paso a lo concreto,
lo impersonal a lo personal, el problema al
misterio, el espectador al testigo. La filosofia
empieza en nuestra experiencia, el amor a la
sabiduria comienza con el amor a nuestras
realidades mas intimas. En tonos casi mesia-
nicos nos dice que “desde que cai en la cuen-
ta de que la filosofia era mi vocacién, he lu-
chado constantemente por apartarme de abs-
tracciones, y si hasta ahora lo he logrado,
;no ha sido acaso por haberme metido de
lleno en el mundo de las experiencias hu-
manas?’"3

“Yo me encuentro a mi mismo”, nos dice,
“en el recogimiento que trasciende todo con-
cepto y, agregaria, toda representacién.” ¢ El
fruto de ese recogimiento no es un concepto
cristalino, sino un sentido de realidad viva,
un coincidir con uno mismo, que tanto nos
recuerda la intuicién bergsoniana. Palabras
y conceptos son pobres vehiculos de las ex-

287

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



periencias humanas; por eso, como otros exis-
tencialistas, Marcel escribe dramas donde las
palabras adquieren maés vida y espontanei-
dad. Y sin embargo, el drama es todavia de-
masiado convencional. En una de sus altimas
paginas Marcel ha escrito: “cualquiera que
se acerque a mi obra tendrd que concebir el
drama como musica, y la filosofia como dra-
ma.” 5 Esta observacién es muy importante
y no debe perderse de vista para entender el
analisis de la esperanza que hace Marcel. Mas
que un Socrates, que trata de ayudar a “for-
mular” con claridad una definicion, Marcel
quiere ayudar a sus lectores a “saborear” in-
ternamente lo que es la esperanza. Como él
mismo dice, “el papel limitado pero delica-
disimo que me ha tocado en suerte desempe-
nar ha sido el penetrar con suficiente pro-
fundidad, movido por un impulso fraternal,
en el interior de las vidas de los otros para
poderlos ayudar, por decirlo asi, desde den-
tro y no desde fuera.” €

* * *

Para Marcel, el método fenomenoldgico
descriptivo que nos ayuda a recobrar la rea-
lidad, en lo que tiene de mas intimo, se jus-
tifica primeramente de una manera positiva:
s6lo un método que nos ayude a recrear las
experiencias humanas es ultimamente vélido.
Existe sin embargo una segunda justificacion
de tipo negativo muy importante para enten-
der la filosofia de Marcel: el perenne fracaso
de los filésofos de tipo racionalista, empiri-
cista e idealista. No hay que olvidar que
Marcel empieza su carrera filosofica cuando
los neo-hegelianos son todavia influyentes en
Europa y el positivismo de Comte, ayudado
por el avance de las ciencias en el siglo XIX,
hace furor en Francia. Sin embargo Marcel
ve claramente que en el fondo de esos siste-
mas, tan diversos en apariencia, late un mis-
mo error que vicia transcendentalmente sus
resultados. El error consiste en tratar de re-
ducir lo irreducible.” Las experiencias esté-
ticas, morales y religiosas han sido reducidas
por el naturalismo al plano horizontal del
mundo fisico, ignorando el elemento de
transcendencia que se encuentra en todo ac-
to genuinamente humano. El racionalismo,
por otra parte, ha querido controlar el ser
con la razén; mientras que el idealismo ha
deificado la razén como ser. En la dialéctica
bios-logos, el logos se ha tragado al bios en
el idealismo.?

El método filosofico de Marcel esta desti-
nado a salvar a toda costa la irreducibilidad
del ser, y especialmente de ese ser que es la
persona humana. Ademas del plano horizon-
tal del ser que se presta a ser conceptuali-
zadg, existe la dimensién vertical de trgns-

258

cendencia en la que el ser limitado requiere
una explicacién fuera de si mismo aun para
ser lo que es, como ya lo vié Platén en los
albores de la filosofia. El hombre esti enrai-
zado en el plano horizontal porque tiene una
naturaleza. Su dimensiéon vertical consiste,
como veremos en mas detalle, en la imposi-
bilidad de que la naturaleza que tiene agote
la realidad de la persona que es. De ahji su
capacidad y necesidad de abrirse a un Abso-
luto. Esta dimensién vertical escapa, segin
Marcel, toda conceptualizacién. '

Hoy maés que nunca es de una importan-
cia vital recobrar el sentido de la irreduci-
bilidad y transcendencia del ser. Nuestra
cultura cientifica se estd convirtiendo en tec-
nocracia.9 Por una parte la ciencia ha exten-
dido de modo insospechado la dimensién ho-
rizontal del ser; pero por otra parte estd de
hecho anulando la dimensién vertical trans-
cendente. El principio positivista, lldmese
ahora positivismo 1égico o analisis del lengua-
je, esta dando un nuevo matiz a nuestra cul-
tura y hace cada dia mas dificil el “saborear”
esas experiencias humanas en su realidad
mas intima. Como dice Marcel “esta filoso-
fia continuamente acentiia el proceso de ve-
rificacién y termina por ignorar lo que sig-
nifica estar presente: esa experiencia interna
de presencia por amor que transciende infi-
nitamente toda posible verificaciéon porque
existe en una intimidad mas alla de cualquier
mediacién’’.10

Es claro, aun para Marcel, que el filosofax
en sociedad no es un puro experimentar, un
puro sentir o contemplar. El mistico no es
necesariamente un filésofo, y ciertamente si
no dialoga nadie sabra que lo sea. El dia-
logo en filosofia se basa en la “evidencia” que
el filésofo ofrece en defensa de su posicion.
Este problema de determinar qué es lo que
constituye la evidencia filosdfica, es de los
mads delicados porque no es un problema de
método solamente, sino también de doctrina.
Por otra parte es dificil discutir el problema
sin tener ya prejuicios formados acerca de
lo que es la evidencia filosdfica.

Lo que Marcel pide en favor de su mé-
todo fenomenolégico es que se discuta el
problema con una mente abierta, sin juzgar
por adelantado, decidiéndonos en favor de
una evidencia de tipo racionalista o empiri-
cista. La evidencia que presenta Marcel, co-
mo veremos claramente en el caso de la es-
peranza, son las experiencias humanas en su
aspecto mas delicado y profundo. Marcel
quiere que no se haga de esas evidencias la-
drillos de un andamiaje filoséfico, sino que
sirvan al lector a re-crear dentro de si mis-
mo las mismas experiencias. En este sentido
la evidencia filosofica no se transmite, sino

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



que se re-crea. No esta directamente ofreci-
da al piiblico. Lo que se ofrece es un camino,
para que la encontremos en lo mas intimo
de nuestra realidad.

Este método se puede llamar el método
de reflexién, que no es un acto puramente
especulativo, ni analisis despiadado, ni duda
metodologica. No queremos disectar para ma-
tar, como decia irénicamente Wordsworth,
sino que queremos reflexionar,

ESPERANZA: PERSONA E INDIVIDUO.

Esta introduccién nos ha parecido nece-
saria para comprender lo que Marcel entien-
de por esperanza, justificar su método y la
evidencia que presenta en su favor. De
acuerdo con su método, Marcel no enfoca ¢l
problema a partir de una definicién, ni si-
quiera a partir de la comin experiencia de
los hombres, sino a partir de las delicadas
experiencias del hombre reflexivo. Marcel
desea, como ya dijimos més arriba, que nos-
otros saboreemos la experiencia del esperar.

Por supuesto que no podemos reducir la
esperanza a algo asi como “la virtud por la
que estamos seguros de obtener algo” o a “un
optimismo que pone los medios para llegar
al fin”, y menos todavia podemos reducir la
esperanza a ‘“una operacion bioldgica, un
movimiento del apetito sensitivo en presencia
de un bien presentado por la imaginacién”.
Es evidente que el significado de esperanza
para Marcel es algo distinto. Pero es impor-
tante notar que las definiciones propuestas
son inadecuadas, no sélo de hecho sino tam-
bién en principio. El fallo principal en tales
definiciones consistiria en querer definir la
esperanza con relacién mas o menos impli-
cita a un “hombre” abstracto, aislado, sacado
de un manual de filosofia. Pero es imposible
conocer la realidad del hombre, en el aisla-
miento cientifico que protege al “hombre”
del libro de texto, de la compania de los
hombres reales.

Persona e individuo.

Este es el punto clave en la filosofia de
la esperanza de Marcel. El hombre no es un
ser aislado. El hombre es una persona. Esta
palabra, tan usada hoy, puede entenderse de
varias maneras. En filosofia, dejando ahora
a un lado el significado dado por los sicélogos
a la palabra personalidad, persona indica dos
nociones claramente diferentes.!? En primer
lugar, persona puede usarse en un sentido
equivalente a “individuo”. En este caso per-
sona significa que el hombre es una unidad
en si mismo, separada al mismo tiempo de
los demas hombres. Persona se usa aqui en
oposicion a la totalidad de la especie humana.
Es una consideracién cuantitativa acerea del

hombre. Existen relaciones espacio-tempora-
les entre los hombres y eso les hace indivi-
duos.

Este modo de entender la persona no es
suficiente para entender la esperanza. La es-
peranza en este caso estaria relacionada con
el individuo. Seria la preocupaciéon por me-
jorarnos a nosotros mismos, nuestra indivi-
dualidad. Existe sin embargo otro significado
de la palabra persona, que es la base para
la verdadera esperanza, es a saber la perso-
na, como miembro de la especie humana que
en una circunstancia determinada transcien-
de las tendencias mecanisticas de su natura-
leza, aun de su naturaleza espiritual, y se
abre al mundo, a los otros, y a Dios. La per-
sona es pues el sujeto espiritual,12 centro li-
bre de accién, abierto a la totalidad del ser.

Esa abertura de la persona al ser apunta
¢l tema mds caracteristico de la filosofia de
Marcel: la participacién. Si el hombre no es
sélo un individuo tiene que existir una rela-
cién entre los hombres, que no se puede
reducir a las relaciones espacio-temporales.
Eso es lo que Marcel se complace en repetir
una y otra vez: “Tenemos que rechazar de
una vez para siempre, y en los términos mas
enérgicos, la idea de una persona humana
lo méas encerrada posible”.13 La razén de
esto es que la persona humana no sélo existe
sino que es.!4 “Presencia indica algo mas y
diferente del hecho de estar ahi; con todo
rigor no se puede decir de un objeto que esta
presente. Digamos que en la presencia esta
siempre implicita una experiencia a la vez
irreducible y confusa, que es el sentimiento
mismo de existir, de estar en el mundo”.15
El existir para la persona implica como parte
integrante un ser reconocido por el otro, que
estd ausente en la existencia de un mero
objeto.

El individue.

El individuo, en cuanto individuo, no es
un sujeto apto para la esperanza, porque en
cuanto individuo no puede transcenderse a
si mismo. Sus perfecciones como individuo
se basan precisamente en estar separado de
“otros”, en tener “sus” opiniones, “sus” ac-
titudes. El individuo no puede entender un
més-alld. Puede ser ambicioso, calculador,
optimista, pero no puede tener esperanza.

El anélisis que Marcel hace del individuo
es rico en detalles. En primer lugar el indi-
viduo es el hombre que se “compara” a si
mismo con otros. Pero la comparacion es una
autoderrota que lleva al desespero o al espe-
jismo, pues como dice Marcel “todo régimen
que exacerba la conciencia del yo, o si se
quiere el amor propio, es al mismo tiempo
el mas despersonalizador; pues lo que vale

259

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



realmente en nosotros es aquello a lo que no
se puede hacer justicia por la comparacién,
lo que no tiene medida comiin con otra
cosa”.16

El individuo es el hombre que tiene pre-
tensiones, al que le gusta posar delante de
otros. Pero nos dice Marcel que, sélo se pue-
de posar ultimamente delante de uno mis-
mo.17 El hombre que posa no es todavia una
persona. El acto de esperar no puede ser un
posar delante de otros, no puede ser un acto
de provocacién o desafio.

El individuo es el hombre que confunde
la esperanza con el deseo de autopreserva-
cién. Cuando temblamos por nuestra existen-
cia puede ser que estemos dando rienda suel-
ta a un simple instinto de preservacién. Es
dudoso que se pueda llamar legitimamente
esperanza a ese tipo de apego organico a
nosotros mismos que nos hace imaginar una
liberacién final. Este sentimiento, lejos de
ser esperanza, seria una antosugestién que
consiste en encerrarnos dentro de nosotros
mismos, una contraccién psiquica opuesta a
la sensacién de expansién que sentimos cuan-
do de verdad esperamos. Como diremos mis
adelante la esperanza supone un tiempo
abierto, en oposicién al tiempo cerrado del
alma contraida.18

El mejor ejemplo de alma contraida, de
individuo con sus virtudes y defectos, es para
Marcel, el estoico. Es cierto que el estoico
practica la virtud, trata de obtener dominio
sobre sus pasiones y mantener el alma libre
de preocupaciones inutiles, como histérica-
mente se le ha reconocido, quizas de una ma-
nera poco discerniente. Sin embargo, a pesar
de eso, el estoico no pasa de ser un individuo.
No ha caido en la cuenta de que una accién
auténticamente humana no brota de nosotros
para volver a descansar finalmente en nos-
otros. En otras palabras, el estoico no entien-
de lo que significa abrirse al otro sin reserva,
sin usar ese don de si para su perfeccién pro-
pia, sino para edificar el mundo de los otros.
No entiende lo que es participar en un mun-
do donde la realidad no es la suma algebrai-
ca de seres humanos, de los cuales él es uno,
sino una transcendencia en términos de la
cual nuestras acciones cobran valor, y que
provee un horizonte donde los hombres es-
tdn misteriosa pero verdaderamente unidos.

“El estolco permanece encerrado en si mls-
mo; se vuelve méas firme, sin duda, pero
no irradla. Hasta ilegaria a decir de buen
grado que nos presenta la m&s alta expre-
sién, ¢l mis alto grado de sublimacién del
“yo” particular. Se comporta —y esto quie-
re decir, ante todo, que se orlenta interior-
mente— como el que no tiene préjimo,. el
que sSlo depende de si y sélo tiene la res-
ponsabilidad de si mismo”.

260

La persona.

Somos individuos cuando vivimos preo-
cupados con un mundo en cuyo centro se en-
cuentra nuestro yo. Somos personas cuando
vivimos en un mundo en el que nuestro yo
camina hacia un centro parcialmente desco-
nocido en el que nos abandonamos a nos-
otros mismos, y para usar las palabras de
Marcel, nos hacemos disponibles.

Disponibilidad es la marca caracteristica
de la persona, y en serlo, es la garantia de
la esperanza. Cuando nos ponemos a dispo-
sicion del “otro”, nos abrimos a él, o por de-
cirlo mas metafisicamente, a la totalidad del
ser, del cual la persona es la mas noble ma-
nifestacién que conocemos, entonces es cuan-
do tenemos la vaga experiencia de que el
ser, concretizado en personas, también esta
abierto a mi. Entonces es posible la esperan-
za. Esta no es en ningin modo un calculo
de cuanto me van a ayudar los otros, sino
la seguridad de que los otros, la creacién
entera con su Creador, desean lo que yo de-
seo, si es que es bueno y merece ser desea-
do. De este mundo abierto —en el que todos
participamos de un misterio mayor que nos-
otros mismos,— se alimenta la esperanza, la
cual no es sino una expresién del deseo de
esa dimensién transcendental del ser que es
la bondad. En un mundo asi, el hombre que
es persona espera, mientras que el individuo
ambiciona.

El individuo es extranjero en el mundo,
ciudadano sélo de si mismo. La persona, sin
embargo, vive de la dialéctica del otro y del
yo. En ese movimiento dialéctico la persona
se siente responsable ante si misma, cierta-
mente, pero no sélo ante si. “Yo soy res-
ponsable,” nos dice Marcel, “juntamente an-
te mi mismo y ante los demas,’20 y esta
unién de responsabilidades, caracteristica de
nuestra abertura al ser, nos muestra también
que vivimos participando de una realidad
superior donde existir es coexistir bajo una
mirada, donde el respirar del alma es el amor,
su duracién es fidelidad y su desco es es-
peranza,

La esperanza es sblo posible en el nivel
del nosotros, y no existe en el nivel del yo,
autohipnotizado y concentrado en sus fines
individuales.2! Si este movimiento del yo al
nosotros se nos presenta en un primer mo-
mento como negador de nosotros mismos, en
un segundo momento libera al alma de las
categorias individualistas y le hace ver la
discrepancia entre lo que es hic et nunc y las
posibilidades del ser. La persona que ha des-
cubierto en el mundo del nosotros una efec-
tiva transcendencia de su yo, ha descubierto
también existencialmente una verdad meta-
fisica capital: que el ser ng es sélo lo que

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



esta aqui ante mi mirada sino que tiene una
exigencia de desarrollo, de mejoramiento, que
es, por decirlo como los antiguos, transcen-
dentalmente bueno y orientado hacia la bon-
dad. La resonancia subjetiva del dinamismo
ontolégico del ser, la bondad transcendental,
es en el hombre la esperanza.

(1) En este articulo no vamos a juzgar la filosofia
de Marcel sino solamente a estudiar lo que él entien-
de por esperanza, Por eso no haremos comentarios
criticos sobre su fenomenologia y su repulsa de cual-
?uxer sistema filos6fico, precisamente por ser sis-
ema.

(2) Kenneth Gallagher, The Philosophy of Gabriel
Maf)c(el (New York: Fordham University Press, 1962),
p.

(3) Gabriel Marcel, Mysterg/ of Being (Chicago:
Henry Regnery Company, 1952), p. 168. En éste, co-
mo en todos los libros extranjeros citados en este
articulo, la traducciéon es del autor.

(4) Gabriel Marcel, The Philosophy of Existence,
(Traduccion del original, Position et approches du
myslere ontologique, por Manya Harari, New York:
Philosophical Library, 1949), p. 13.

(5) Gallagher, op. cit. p. XIV.
(6) Ibid, p. XV.

(7) Gabriel Marcel, Being and Having (traduccién
del original ‘‘Etre et Avoir’' por Katharine Farrer,
Westminster: Drace Press, 1949), p. 157.

(8) Frederick Patka, Existentialists: Thinkers and
Thc;u.éght, (New York: Philosophical Library, 1962),
p. 16.

(9) Philosophy of Existence, F 1. Aunque Marcel no
es obscurantista, en cuanto al pensamiento cientifico
se refiere, sin embargo su pensamiento no se ha
fijado tanto en ese tipo de problemas como Bergson

o Teilhard de Chardin lo han hecho, en gsicologia y

palontologia, o el P. Bernard Lonergan S. J., en su

obra Insight, A Study of Human Understanding, Phi-

losophical Library, New York, 1963, donde trata de

is%tftlegrar el pensamiento matematico, {isico y filo-
co.

(10) Ibid. p. 6.

(11) Esta distincion tiene sus raices histéricas en la
teologia medieval, en el estudio de la diferencia en-
tre persona y naturaleza.

(12) Véase, por ejemplo, Robert O. Johann, S. J.,
The meaning of Love, (London, 1954), Jean Moroux,
The Meaning of Man (Image Books, New York: 1961).
Para un estudio moderno y profundo del problema
de la persona humana, véase Joseph de Finance,
Essai sur l’agir humain (Université Gregorienne,
Rome, 1962).

(13) Mystery of being, Vol. II, p. 35.

(14) Esta distincién entre ser y existir se tiene que
entender en el contexto en que lo explicamos. Hoy
en dia, debido al existencialismo francés y aleman,
estas palabras cambian constantemente de significa-
do. Lo que s{ es claro de entender es el significado
de la distincién. Al hacerla, se quiere poner de re-
lieve la diferencia entre una existencia pobre y otra
genuina del hombre que se entrega a un ideal y vive
})qord él, aunque este sea, en algunos, el ideal de la
ada.

(15) Gabriel Marcel, Prolegbmenos para una Metafi-
sica de la Esperanza (Editorial Nova, Buenos Aires,
traduccién de Homo Viator por Ely Zaneti y Vicente
Quintero), p. 43.

(16) Ibid. p. 21,

(17) Ibid. p. 20.

(18) Mystery of Being. p. 161.

(19) Prolegémenos, p. 43.

(20) Ibid. p. 35.

(21) Ibid. p. 10.

UN PRODUCTO

LAMINAS
de asbesto cemento

ONYIQO0NW

Textos, Novedades, Cuadros Religiosos,

Objetos para Regalos, Imagenes, Utiles Escolares.

LIBRERIA HISPANOAMERICA

1¢ Calle Oriente y 4% Avenida Norte — Teléfono 5062 — Apartado 167.
SAN SALVADOR.

R — T

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias





