
FENOMENOLOGIA DE LA ESPERANZA 
EN GABRIEL MARCEL Juan Sobrino, S. J. 

Doctor en Filosofía. 

II. 

En Octubre pasado publicamos la primera parte de este estudio. Hoy se continúa esta 
interesante disquisición hasta dar cima a lo que este notable existencialista francés consi­
dera se debe entender por "esperanza". 

¿QUE ES LA ESPERANZA? 

Habiendo aclarado ya la distinción entre 
persona e individuo podemos proceder ahora 
a analizar fenomenológicamente con Marce! 
el acto de esperar. Empecemos con un ejem­
plo de nuestra vida cotidiana. Imaginemos un 
muchacho universitario que se va a presen­
tar a los exámenes de final de carrera. De 
este examen depende no solamente su título, 
sino también, hasta cierto punto, su posición 
social, el bienestar de sus ancianos padres, 
y quizás su matrimonio. Es natural que di­
gamos que ese muchacho tiene esperanza de 
aprobar el examen. 

Si ese universitario es sólo un individuo, 
en el sentido ya explicado, puede ser que sea 
optimista, puede ser que tenga una convic­
ción firme, o un sentimiento vago de que al 
final todo saldrá bien. El tiene un deseo; ha 
planeado su vida alrededor de sí mismo: sus 
padres, su esposa, su posición social. Esto no 
es ciertamente reprobable, pero representa 
un enfoque atomizado de la realidad. Como 
el estoico, está dispuesto a hacer ciertos sa­
crificios y cae en la cuenta de la importan­
cia de los otros en su vida, pero nunca se 
ha decidido a entregarse de verdad al mundo 
de los otros. Por eso, su optimismo al llegar 
al examen se ha concentrado para él efecti­
vamente en dos polos: él y su examen. Su 
optimismo, si lo tiene, permanece en la pro­
vincia del yo.1 Parece que el resto de la rea­
lidad le está mirando a ver si aprueba el 
examen o no, pero le mira como un espec­
tador, para felicitarlo como un cumplido, si 
aprueba, o para darle cortésmente el pésa­
me si le aplazan. Pero la realidad para el 
individuo no es parte esencial de su acción. 
A lo sumo la realidad le garantiza al indivi­
duo que no se interpondrá en su camino. 
Esta es la razón por la que el individuo se 
siente solo. Y ésta es la razón por la que 
puede desesperar. Individuo y desesperación 
son términos correlativos. 

Veamos ahora cómo enfoca el mismo exa­
men la persona.2 Ante todo él está convenci­
do de que no va sólo al examen. Todo y to­
dos están con él. La pluma con que escribe, 
el tiempo que emplea en resolver sus pro­
blemas, los examinadores, la muchacha con 

quien se va a casar, aun gente que viven a 
miles de kilómetros a quienes no conoce ni 
conocerá, todos están con él. El tiene la con­
vicción de que una buena acción no es una 
acción que se hace aisladamente. Una buena 
acción participa de algo absoluto a lo que es 
imposible que algo o alguien se oponga. Ese 
dinamismo de la bondad del ser, de que ha­
blamos más arriba, se convierte en el plano 
de la bondad moral en algo radical que hace 
tautológico añadir que el hombre, cuando 
ejecuta una buena acción, tiene esperanza. 
Por eso, el hombre de esperanza propiamente 
no se preocupa de resultados. El examen po­
drá salir mal, pero él no puede fracasar. 

Esperanza y desesperación. 

Así como no puede fracasar, el hombre de 
esperanza tampoco puede desesperar. "La 
desesperación es, en cierto sentido, la con­
ciencia del tiempo como cerrado -o más 
exactamente todavía, del tiempo como pri­
sión- mientras que la esperanza se presenta 
como abierta a través del tiempo."3 El indi­
viduo sabe si ha triunfado o no en su exa­
men cuando le dan las notas. La persona sa­
be que ha triunfado en el momento mismo 
de ir al examen. La esperanza en sí no tiene 
que ver con el tiempo, con el futuro, sino 
que es un perpetuo reconocimiento de que 
la bondad debe ser y la maldad no. 

Este aspecto radical de la esperanza, como 
de cualquier acto auténticamente humano, 
que transciende el tiempo, hace que la per­
sona no pueda desesperar. Hay que notar 
que la esperanza no consiste en vencer una 
que otra tentación de desesperación, sino en 
la profunda seguridad de que ninguna ten­
tación nos hará desesperar. En otras palabras, 
la esperanza es el reconocimiento de que yo 
soy una persona y nunca me convertiré en 
individuo. En un lenguaje más metafísico, la 
esperanza, la superación radical de la tenta­
ción de la desesperación,4 consiste en afirmar 
la exigencia de la bondad del ser. 

La negación absoluta y efectiva de esta 
bondad de que hablamos es el suicidio. Desde 
el punto de vista que hemos tomado, el sui­
cidio es el acto por el que el individuo quie­
re negar que es también persona, por el que 

283 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



desafía a todo el que cree en la bondad y la 
posibilidad de comunicar esa bondad. 

Para el hombre que espera, el suicidio 
es inconcebible, por razones distintas a las 
que podría tener un individuo. La persona 
puede pensar en un suicidio del cuerpo, por 
decirlo así, de modo que las relaciones espa­
cio-temporales con otras personas desapare­
cen. Pero no puede concebir un suicidio real, 
el suicidio del espíritu, de su persona, por­
que ve que su persona está hecha no sólo de 
sí mismo sino de todos y todo lo que le ro­
dea. Tendría que destruir todos los seres an­
tes de poder cometer un suicidio "verdade­
ro". 

Y sin embargo esa posibilidad es real. 
Así como el misterio del pecado se puede re­
sumir en la posibilidad de la persona en 
convertirse, totalmente en individuo, al me­
nos en su intención, el suicidio es el misterio, 
ignorando ahora el problema subjetivo del 
que lo comete, de querer afirmar absoluta y 
radicalmente nuestra realidad como indivi­
duos puros, "la posibilidad de una negación 
espiritual del yo, o lo que viene a ser lo 
mismo, de una afirmación del yo, impía y de­
moníaca, que no es sino el rechazo radical 
del ser."5 

Esperanza y paciencia. 

En oposición al hombre que se desespera, 
el hombre de esperanza es paciente. Pacien­
cia y esperanza ambas nacen de una inteli­
gencia del mundo de la participación, en que 
la existencia es coexistencia o intersubjeti­
vidad. Paciencia no es sólo "aguantar a al­
guien", ni es la indiferencia del estoico que 
se doblega ante lo inexorable, ni es tampoco 
el producto de una mente calculadora que 
ve las desventajas de la impaciencia. La pa­
ciencia, según Marcel, debe entenderse en un 
contexto de participación y unión. "La pa­
ciencia con seguridad consiste en no ofender, 
en no maltratar al otro; más exactamente, en 
no tratar de substituir por la violencia el 
ritmo del otro por el ritmo propio."6 Y de 
una manera más positiva, la paciencia con­
siste en "confiar en un cierto proceso de cre­
cimiento o de maduración."7 El hombre pa­
ciente reconoce a las personas a su alrededor 
con su propio modo de vida, con su propio 
ritmo. 

La esperanza consiste entonces no en 
cambiar el ritmo de los otros para obtener 
lo que yo quiero, sino en afirmar que esa 
diferencia de ritmos, de puntos de vista, de 
actitudes, no interferirá mi camino en busca 
de lo bueno. Mas aún, todos y todo, sin dejar 
de ser ellos mismos, sin cambiar su ritmo 
para complacerme a mí, cooperarán conmi­
go si lo que yo deseo es bueno. 

284 

Puede ser que en la superficie el ritmo 
de otras personas interfiera con mis pro­
yectos. La esperanza consiste entonces en 
creer que en el fondo, en la raíz profunda 
de su ser, ellos ·también están cooperando 
conmigo. Esta es la razón por la que no pue­
de haber esperanza cuando "usamos" de otras 
personas para nuestros propósitos, cuando 
tratamos de cambiar su ritmo para obtener 
lo que deseamos. Esperanza es creer que hay 
un cierto orden en el ser y que no.,otros 
formamos parte de ese orden.e Por eso, "a 
ese otro no hay que tratarlo como a una 
cosa desprovista de ritmo autónomo, y que 
por consiguiente, se podría forzar o plegar 
a gusto."9 

No creamos, sin embargo, que la espe­
ranza es solamente una seguridad de que 
seres dotados de ritmo propio no interferi­
rán con nosotros. La paciencia que integra la 
esperanza va más allá. No es una indiferen­
cia hacia los otros, un no violar su ritmo de 
vida. Significa un reconocimiento activo y 
positivo de que el otro "debe" preservar su 
ritmo vital. Paradójicamente, aunque otros 
seres parezcan interferir con nuestros planes, 
no tenemos esperanza hasta que no coope­
remos con ellos a ser lo que son. Esta es es­
peranza verdadera porque la esperanza no 
quiere el triunfo del individuo, sino el de 
todos. Triunfo a expensas de otros no es ver­
dadero triunfo. Por otra parte es verdad que 
no puede existir el triunfo de una persona 
sin que al mismo tiempo todos los demás se­
res hayan triunfado en cierta manera. Marcel 
resumen espléndidamente su estudio sobre 
la paciencia de este modo: 

"La paciencia, en apariencia y si sólo se 
consulta la etimología, es simplemente un 
dejar hacer, o un dejar estar; pero por 
poco que se lleve adelante el análisis, se 
descubre que ese dejar hacer o ese dejar 
estar, porque se sitúa más allá de la indi­
ferencia y porque implica un sutil respeto 
de la duración o de la cadencia vital pro­
pia del otro, tiende a ejercer sobre este úl­
timo una acción transformadora análoga a 
la que a veces recompensa a la caridad."10 

Esperar y esperar qué. 

Hasta ahora hemos descrito la esperanza 
por medio de una serie de dualismos que nos 
dan quizás cierta luz para entender lo que 
es la verdadera esperanza: persona e indivi­
duo, aislamiento y participación, indiferencia 
y paciencia, ambición y esperanza. Marce! 
resume todos estos dualismos en la diferen­
cia de actitudes que representan estas dos 
frases: "yo espero y yo espero que." Esta 
diferencia de actitudes puede ser mejor en­
tendida si se estudia la actitud religiosa del 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



hombre que cree simplemente y del que cree 
ciertas verdades de un modo atomizado.11 En 
la experiencia religiosa lo verdaderamente 
Importante no es asentir a la verdad de una 
proposición, sino responder con todo el hom­
bre a la palabra de Dios, cualquiera que sea 
su contenido. Si queremos creer sólo ciertas 
verdades nos estamos efectivamente consti­
tuyendo a nosotros mismos en jueces últimos 
en la esfera religiosa; no nos hemos entregado 
totalmente a Dios; no nos hemos realmente 
trascendido. Sin embargo, si creemos sin nin­
guna especificación preconcebida, sin con­
diciones, entonces reconocemos completa­
mente la transcendencia de Dios. 

Lo mismo se puede decir de la esperanza. 
Si "esperamos que", es decir, si esperamos 
algo concreto, ya hemos decidido que lo que 
esperamos es algo absoluto. Sin embargo si 
"esperamos" simplemente, dejarnos el objeto 
de nuestra esperanza hasta cierto punto in­
determinado. Esto es verdad, porque -como 
ya queda dicho-, la verdadera esperanza no 
sólo tiene en cuenta sus propios intereses, 
sino los intereses de los demás. Esa abertura 
hacia el otro impone un cierto elemento de 
indeterminación en nuestra esperanza. 

La esperanza es un misterio12 para el 
hombre que simplemente espera, y se con­
vierte en problema para el hombre que ha 
decidido el contenido total de lo que va a 
esperar. "El misterio de la esperanza puede 
ser ignorado o convertido en problema. En­
tonces la esperanza es convierte en un deseo 
que se encierra a sí mismo en juicios iluso­
rios."13 Si esperarnos algo concreto y defini­
tivo sin dejar ningún margen a lo descono­
cido e inesperado, entonces tenemos un de­
seo, sujeto a análisis y cálculo. Si esperamos 
de verdad, nuestra esperanza es un misterio 
no sujeto a cálculo, por la sencilla razón de 
que cuando esperamos no sabemos exacta­
mente qué es lo que queremos. La esperan­
za siempre tiene una abertura a lo descono­
cido que hace imposible que se convierta en 
un simple deseo, en un problema. 

Esperanza y sencillez. 

El hombre que espera no es exigente. Sa­
be que recibirá, aunque no exija. El hombre 
que ambiciona está exigiendo algo como si 
fuera suyo. Para Marce! el exigir es ajeno a 
la esperanza. En cierto modo es la destruc­
ción del mundo de particioación y ·la crea­
ción del mundo del individuo. 

"La esperanza presenta la originalidad y, 
agregaría, la dignidad soberana de no rei­
vindicar, de no arrogarse derechos. Es líci­
to evocar aquí por analogía la situación de 
un ser que espera un beneficio, un don 
de otro ser, pero sólo de la liberalidad de 

éste, siendo el primero en proclamar qua 
esa gracia pedida es una gracia, es decir, 
precisamente lo contrario de una obliga­
ción por curnplir."14 

Esta no exigencia de la esperanza es uno 
de los factores que Marcel se complace en 
repetir. La esperanza es humilde, más aun, 
es virgen. Reside en las almas de ojos lím­
pidos, en el hombre que a pesar de la du­
reza de la vida todavía mantiene una acti­
tud como de niño inocente. "Parece que la 
esperanza está ligada siempre a cierto pudor, 
a cierta virginidad con respecto a la exis­
tencia: es propia de las almas que no han 
sido enmohecidas por la vida."15 La espe­
ranza es silenciosa y modesta; no confía en 
su autosuficiencia; no nace de los recursos 
del yo. "Metafísicamente hablando, la única 
genuina esperanza es la que no depende de 
nosotros, esperanza que nace de humildad y 
no de orgullo."16 

Esta humildad del hombre de esperanza 
no debe tomarse en el sentido de cierta apa­
tía o pereza espiritual. La esperanza es la 
oposición de la apatía, porque ésta supone 
no solamente la inhabilidad de obtener algu­
na cosa, sino cierta desconfianza hacia otros 
y hacia el mundo en general. En la apatía 
"hay inmovilización de vida; podemos decir 
que la vida se ha congelado."17 

Hemos dicho más arriba que la esperanza 
no es exigente con respecto a "qué" es lo que 
voy a conseguir. Sin embargo es atrevida y 
fuerte porque confía en el triunfo no de un 
bien particular, sino el del bien en general. 
Por ello, aunque la esperanza no cuenta con 
sus propios recursos, tiene todo el valor del 
profeta que predica no "su" causa, sino una 
causa superior, de cuyo triunfo no puede du­
dar. "El hombre de esperanza proclama que 
este mundo llegará a existir; ahí está el ca­
rácter profético de la esperanza."18 

Hay algo en la esperanza que exi~e la 
existencia.19 Esta es una característica de 
cualquier valor, ya sea un valor sensible, 
estético, intelectual o moral. El poema en la 
mente del poeta o la sinfonía en la mente del 
artista exigen en cierto modo la existencia. 
Aunque nadie vaya a leer el poema o escu­
char la sinfonía, el artista siente la urgencia 
creativa de poner en existencia lo que en sí 
tiene valor. 

Este carácter existencial del valor, cual­
quiera que sea, se presenta de una manera 
incondicional en el valor moral. En el orden 
moral el valor se muestra como exigiendo 
sin condiciones, radicalmente. De esta radi­
calidad participa la esperanza por ser genui­
namente un acto moral, y aquí está también 
-se nos ocurre- la explicación a su valor 
profético. El hombre de esperanza sabe que 
la bondad es por naturaleza difusiva. El sabe 

281' 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



que no puede haber obstáculos que puedan 
frustrar lo bueno de una acción. Nótese que 
no decimos que una acción no pueda ser 
frustrada, sino "lo bueno" que hay en ella, 
que por ser de un orden transcendente -el 
orden moral- escapa a las contingencias his­
tóricas. Cuando Marce! nos dice que "lo que 
caracteriza a la esperanza es el movimiento 
mismo por el cual ella recusa el testimonio 
en cuyo nombre se pretendía recusarla", no 
nos está proponiendo una esperanza irracio­
nal, sino una esperanza basada en una meta­
física del ser, de una existencia rica que es 
la cristalización de valores, exigiendo siem­
pre una nueva existencialización de valores. 
Cuando el ser se despliega en su dimensión 
moral la realización del valor moral es pa­
radójica. Por una parte no se puede medir 
como los otros valores no morales ni confun­
dir con sus manifestaciones de otro orden, 
como el valor recompensa o valor castigo que 
siguen a la acción moral. Por otra parte el 
valor moral, por ser de un orden espiritual 
transcendente, se nos presenta de tal modo 
que no podemos dudar de su existencia. Esa 
convicción profunda del hombre moral de 
que una buena acción no puede ser desper­
diciada aunque los "resultados" no los po­
damos medir, sino que haya que situarlos 
en un mundo transcendente que nos envuel­
ve y penetra siempre con un dejo de interro­
gante, eso es la esperanza. 

La esperanza y el tiempo. 

Uno de los temas de mayor actualidad en 
filosofía, debido a la influencia de las co­
rrientes evolucionistas de todo tipo y a la 
proliferación de filosofías de la historia, es 
el tema del tiempo. Como es obvio no se 
puede hablar mucho de la esperanza sin 
mencionar este problema. Debemos aclarar 
ante todo que la noción del tiempo de la 
que nos habla Marce! no es el tiempo aristo­
télico, tiempo-medida, ni el tiempo newto­
niano. tiempo-envase, ni el tiempo kantiano, 
tiempo-forma. No es que Marce! niegue la 
validez de esas consideraciones acerca del 
tiempo, que sin duda son necesarias al ha­
blar de un ser que vive "en" el tiempo. Pero 
el espíritu humano no vive sólo en el tiem­
po; los actos morales tienen su raíz fuera 
del tiempo, siendo éste necesario solamente 
para llevar a cabo la externalización espacio­
temporal del acto espiritual. El tiempo, en 
este sentido, no contiene a las acciones hu­
manas, como el tiempo y espacio newtonia­
nos contienen el movimiento de un proyectil. 
Por el contrario, las acciones humanas con­
tienen el tiempo, o por decirlo de otro modo, 
crean el tiempo, precisamente para que pue­
dan ser acciones espirituales "hurnan~s" y no 
puramente Jiccjones es¡;,irituales.2<l 

2ee 

Nos encontramos pues ante la dialéctica 
de una atemporalidad del acto espiritual que 
da lugar a un tiempo para manifestarse "ex­
ternamente", "humanamente"-éste es el mis­
terio del espíritu encarnado- en el que per­
duran las consecuencias visibles del acto es­
piritual. Nos parece que no debemos perder 
de vista estos dos aspectos del problema del 
tiempo para entender la esperanza. El hom­
bre de esperanza existe en cierto modo más 
allá del tiempo presente. Ese más allá es en 
primer lugar la atemporalidad transcendente 
del orden espiritual, y en segundo lugar es 
un futuro que el espíritu encarnado necesita 
para difundir su bondad. 

Fundamentalmente, pues, la esperanza 
abstrae del tiempo. Como ya hemos dicho 
más arriba, el hombre de esperanza no es­
pera a obtener resultados para ver si su es­
peranza ha sido satisfecha. El sabe que ya 
ha triunfado en el momento que hace un ac­
to de verdadera esperanza, porque funda­
mentalmente ha salido de la contingencia 
histórica. "La apreciación de que hablamos 
(la esperanza) es algo diferente de una sim­
ple anotación; en verdad, tiende a constituir­
se en todo momento en un juicio global vá­
lido "ubique et semper'', y que transciende, 
por consiguiente, infinitamente, todo lo que 
sólo podría aplicarse al ''hic et nunc."21 

Si tenemos en cuenta la segunda dimen­
sión del problema del tiempo, la esperanza 
se convierte en la seguridad de que siempre 
habrá un presente, en el cual podamos de­
sear lo que es bueno. Es la paradoja de es­
perar que siempre habrá un tiempo en que 
nos sea posible transcender al tiempo. 

En el pensamiento de Marce! la esperanza 
no sólo abstrae del tiempo, en la manera ex­
plicada, sino que es un desafío al tiempo por 
lo que éste implica de división. El desafío del 
poder de unión del espíritu al poder de des­
unión de la materia. El tiempo sugiere sepa­
ración, esperanza indica unión. Tanto es así 
que Marce! llega a decir hiperbólicamente 
que la esperanza es "la memoria del futuro". 
"Podría decirse también que si el tiempo es 
por esencia separación, y una perpetua dis­
yunción de uno con respecto a sí mismo, la 
esperanza tiende, por lo contrario, a la reu­
nión, al recogimiento, a la reconciliación; 
por eso, y sólo por eso, es como una memoria 
del futuro."22 

En el movimiento dialéctico del que he­
mos hablado la esperanza desafía al tiempo 
para tener que contar con él de nuevo. Desde 
ese punto de vista el tiempo es abertura 
para el hombre de esperanza, mientras que 
ts prlsi6n para el hombre que desespera, 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



"En presencia de la prueba particular, 
cualquiera que sea, a la cual tendré que 
hacer frente, y que no será jamás otra co­
sa que una espicificación de la prueba hu­
mana en general, siempre estaré expuesto 
a la tentación de cerrarme sobre sí mismo, 
y a la vez, de cerrar el tiempo sobre mí, 
como si el porvenir, drenado de su subs­
tancia y de su misterio, debiera ser el 
lugar de repetición pura, como si no sé 
qué mecánica desarreglada debiera pro­
seguir allí un funcionamiento sin tregua 
que ya no estaría presidido por ninguna 
intención animadora. Pero un porvenir así 
desvitalizado no sería ya un porvenir para 
mí ni para nadie, sería más bien una nada 
de porvenir."23 

La esperanza no se funda en un futuro 
que es una "nada de porvenir". La esperanza 
se funda en la certitud de que el ser es in­
separable de la exigencia del ser, de que los 
valores exigen la existencia. Así para el 
hombre de esperanza el futuro es la segu­
ridad de que siempre habrá un presente en 
que pueda dedicarse al bien. Es la seguridad 
de que la participación en la bondad del ser 
no está ceñida al tiempo. La esperanza es la 
convicción de que siempre habrá una opor­
tunidad de re-crearnos a nostros mismos y 
responder en cada momento a las exigencias 
del ser. 

Esperanza y oración. 

Acabamos de ver de una manera negati­
va la transcendencia de la esperanza, pre­
cisamente porque "no" se apoya en el tiem­
po. Sin embargo este análisis de la trans­
cendencia no es satisfactorio en sí, si no 
apunta a otra realidad eminentemente posi­
tiva. Esta realidad es en primer lugar una 
unión misteriosa entre los hombres, que no 
es sólo la suma de "yos" sino algo superior, 
ante lo cual el yo se siente a la vez respon­
sable y confiado. Esta realidad fundamental, 
enraizada en la ontología, se nos presenta 
a nuestra conciencia como un sentimiento 
más o menos vago de unión del que ya te­
nemos un conocimiento preliminar. De esta 
vivencia de la intersubjetividad de los hom­
bres nace que "el esperar no pueda ser sino 
esperar para nosotros -para todos nosotros. 
Es un acto que de algún modo abraza en sí 
mismo la comunidad que yo formo con todos 
aquellos que han participado en mi aventu­
ra."24 La esperanza es una especie de bien­
venida espiritual hacia los otros, que no sa­
be de exclusiones, que se opone a todo os­
tracismo. 

Este carácter universal, verdaderamente 
católico, de la esperanza hace que la espe­
ranza últimamente no pueda explicarse en 

términos de mi "yo" o de una suma de 
"yos". "La esperanza tiene alcance no sólo 
sobre lo que está en mí, sobre lo que perte­
nece a mi vida interior, sino especialmente 
sobre lo que se presenta como independiente 
de mi acción posible."25 Esa transcendencia 
universal de personas, tiempos y deseos, la 
imposibilidad de explicar esa urgencia crea­
dora, apunta a un ser transcendente. Aun sin 
saberlo, cuando esperamos genuinamente, 
estamos apelando, más o menos implícita­
mente, a un ser que es todo poder, toda jus­
ticia y todo amor. Una negación de ese ser 
deja a la esperanza sin una explicación de 
su movimiento existencial, no sólo de sus 
notas esenciales. 

"Todavía falta señalar decididamente cuál 
es el único resorte posible de esa esperan­
za absoluta. Ella se presenta como res­
puesta de la creatura al ser infinito al cual 
tiene conciencia de deber todo lo que es 
y al cual no puede sin escándalo poner 
una condición, cualquiera que sea ... ¿Qué 
sería en esta perspectiva desesperar sino 
declarar que Dios se ha retirado de mí? 
Aparte de que semejante acusación no es 
compatible con la posición del Tú absolu­
to, se puede observar que, al proferirla, me 
atribuyo ilegítimamente una realidad dis­
tinta que no podría pertenecerme."26 

La esperanza tiene un carácter religioso. 
Cuando esperamos nos fortalecemos y cuan­
do desesperamos nos debilitamos, dejamos 
escapar unas como ataduras que nos unen a 
la realidad. Esas ataduras tienen, para Mar­
ce!, un sentido religioso. Por eso la esperanza 
se convierte en oración. Es verdad que cuan­
do oramos podemos pedir, más o menos cons­
cientemente, algo concreto. Sin embargo no 
estamos ahora interesados en el contenido de 
nuestra oración, sino en la actitud del alma 
que hace la oración posible. "El espíritu de 
oración, me parece, puede ser definido nega­
tivamente como el vencimiento de una ten­
tación; y la tentación consiste en cerrarse 
dentro de sí mismo en orgullo o desespera­
ción, dos cosas que están estrechamente uni­
das."27 

La oración se hace en un espíritu de par­
ticipación. La persona que ora nunca ora 
sola. Si orara sola oraría ante sí misma, no 
ante Dios. La oración se hace más y más 
pura cuanto más oramos con otros. Este orar 
con otros no es una consideración espacial 
sino una exigencia del ser espiritual. El hom­
bre que ora "solo" está convirtiendo la espe­
ranza en ambición. Orar con otros, por su­
puesto, no supone una tensión sicológica que 
tiene que representarse imaginativa o inte­
lectualmente esa unión. Indica principalmen­
te una actit\ld d~ disponibilidad. "La ora-

287 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



ción es posible sólo cuando esa intersubje­
tividad es reconocida y es operativa."'28 

Orar no es pedir, del mismo modo que la 
esperanza no es deseo. El hombre que ora, 
en oposición al hombre que pide, sabe que 
su oración ha sido escuchada. El hombre 
que pide tiene que ver los resultados. "La 
oración, a diferencia de la petición, contiene 
en sí misma su respuesta. . . La verdad es 
que la oración cuando es pura no se puede 
pensar que haya quedado sin ser oída. Lo 
que queda totalmente excluído es la posibi­
lidad de que nuestra oración pueda ser tra­
tada como si no hubiese sido hecha."29 

La fe en un Dios bueno y justo es pues 
necesaria, es necesaria para cambiar el deseo 
en esperanza. Esta es una relación entre dos 
personas. Si la esperanza del hombre tiene 
algún significado tiene que referirse a un 
Otro. Mas aún: el hombre sabe que su espe­
ranza es pura precisamente porque existe un 
Otro que le mueve a esperar. 

La esperanza: amor en el tiempo. 
Hemos llegado al final de nuestro estudio 

y todavía no se vislumbra una definición 
clara de la esperanza. Hemos descrito varios 
de sus aspectos, pero ninguno de ellos nos 
da toda la realidad de la esperanza. Esto, 
sin embargo, es inherente al método feno­
menológico. 

Basados en las observaciones de Marce}, 
podemos brevemente localizar la esperanza 
en un plano metafísico. Ignorando el pro­
blema teológico, podemos decir que la espe­
ranza no es fundamentalmente otra cosa que 
el amor. Lo que la esperanza añade al amor 
es su historicidad. Podríamos decir que la 
ley básica de todo ser, creado o increado, es 
la adherencia a la bondad, eso que los gran­
des teólogos medievales querían poner de 
relieve cuando hablaban de la finalidad.30 

En los seres limitados históricos, esa adhe­
rencia implica un proceso, un luchar por 
adherirse a la bondad. Esta es -se nos ocu­
rre- una de las razones del éxito de las 
filosofías de tipo evolucionista que tratan de 
explicar, al menos en el nivel de lo mate­
rial, esa lucha por mejorarse, ese elan de que 
habla Bergson. En los seres espirituales ese 
elan es el amor, tema que se ha repetido en 
la filosofía, aunque de maneras distintas, des­
de el amor que Platón describe en su Ban­
quete hasta el "esse" de Santo Tomás, ex­
plicado hoy por Maritain, de Finance, Geiger 
y muchos otros.31 

El amor en los seres limitados tiene pues 
una nueva dimensión: la historicidad. Nues­
tro amor es temporal. La esperanza desde 
este punto de vista es el amor-en-el-tiem­
po.32 Al decir esto queremos evitar toda de­
finición facilitona y queremos que el lector 
reflexione en ese elemento de interrogación 

288 

que integra el amor humano, y, como hu­
mano, limitado. Dos jóvenes que se aman no 
saben a ciencia cierta qué va a suceder den­
tro de unos años, cómo estará su familia, su 
salud, belleza, etc. Amar así, abrazando la 
incógnita del tiempo, creyendo que el amor 
está sobre las contingencias del tiempo, ese 
tipo de amor es la esperanza. 

La esperanza es pues una dimensión 
transcendental del ser espiritual histórico. 
El elemento relacionado con su "ser", aspec­
tivo positivo, el amor, eso perdura; mientras 
que su relación al tiempo, elemento de limi­
tación, ese desaparecerá. Como dice S. Pa­
blo: "Ahora permanecen tres cosas: la fe, la 
esperanza, la caridad; pero la más excelente 
de ellas es la caridad."33 

* • * 
Para terminar este estudio vamos a dar 

unas como definiciones tomadas de Marcel. 
Si la esperanza es considerada como una li­
beración, entonces consiste en "tener dentro 
de mí la seguridad de que, aunque las cosas 
se oscurezcan, esta situación presente into­
lerable no puede ser final, tiene que haber 
una solución."34 

Como disposición del sujeto, la esperanza 
es "la disponibilidad de un alma comprome­
tida en una experiencia de comunión tan ín­
timamente como para cumplir el acto que 
transciende la oposición entre el querer y el 
conocer, por el cual ella afirma la perenni­
dad viviente, de la cual esta experiencia 
ofrece a la vez la prenda y las primicias."35 

Si se tiene en cuenta la raíz ontológica 
de la esperanza, ésta se convierte en "afir­
mar que existe en el corazón del ser, más 
allá de cálculos e inventarios, un principio 
misterioso que conspira conmigo, que no 
puede dejar de querer lo que yo quiero, si 
lo que yo quiero merece ser querido, y es de 
hecho querido con la totalidad de mi ser."36 

La expresión más adecuada y más elabo­
rada del acto que el verbo esperar traduce 
de manera todavía confusa y oscura es tal 
vez: "Espero en Tí para nosotros."37 

La esperanza no es optimismo, no es un 
deseo obstinado ni la suma total de posibi­
lidades en una situación dada. La esperanza 
no es apatía, no conoce técnicas, no es tam­
poco aventurarse o fiarse en la suerte. La 
esperanza es humilde, se garantiza a sí mis­
ma; sus armas son la paciencia, la modestia 
el candor. La esperanza es metaproblemáti­
ca, va más allá de la duda, es una afirma­
ción profética. La esperanza presupone dis­
ponibilidad y comunidad, no va contra el 
otro; vive en el nivel del nosotros, no del yo. 
La esperanza se consuma en la presencia de 
un Tú; no consiste en lanzarse hacia el fu­
turo, sino en retirarse en favor de un ab­
soluto, 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



(1) Prolegómenos, p. 37. 

(2) Por supuesto que no hay una distinción clara en 
la vida real entre la persona y el Individuo. Estos 
dos son tipos limites. 

(3) lbld. p. 59. 

(4) lbid. p. 41. 

(5) Myat. of beign. Vol. 11., p 173. 

(6) Prolegómenos, p. 44. 

(7) lbid. p. 44. 

(8) No se trata aqul de un orden de ritmos a la ma­
nera de Lelbnltz y su armonla preestablecida. 

(9) lbid. p. 45. 
----
(10) lbld. p. 45. 

(11) lbld. p. 37. 

(12) lbld p. 39. 

(13) Phil. of existence, p. 17. 

(14) Prolegómeno■, p. 81. 

( 15) lbid. p. 56. 

(16) Phll. of exlatence, p. 19. 

(17) My1t. of being, Vol. 11, p. 1S8. 

(18) lbld. p. 160. 

( 19) Joseph de Flnance. Esaai ... pp. 77 - 104 

(20) Un pensamiento parecido expresa Von Balthasar 
cuando hablando de Jesucristo dice que necesitaba 
tiempo para demostrar como hombre el amor que 
como Dios tenia al Padre. desde toda la eternidad 
"Jesucristo recibe el tiempo a cada instante del Pa: 
dre. No hay para El un tiempo vaclo, que puede ser 
llenado con un contenido indiferente" (Theologie de 
l'histoire, Librarle Pion, Paris, 1950, p. 40). 

(21) Prolegómenos, p. 48. 

(22) lbid. p. 59. 

(23) lbid. p. 66. 

(24) Myst. of being, p. 171. 

(25) Prolegómenos, p. 46. 

(26) lbid p. 52. Debemos mencionar aqui que Marcel 
no trata de "probar" la existencia de Dios a través 
de la esperanza. Como el Dr. Colllns nos dice en su 
libro The Existentlaliats (Chlcago: Henry Regnery 
Company, 1952) "Marce) no trata de frobar la exis­
tencia de Dios a la manera tradiciona , sino que nos 
presenta un drama prefllosófico en el que la persona 
o reconoce la naturaleza contingente o participada de 
su existencia o rechaza todo oensamlento de una 
fuente absoluta del ser." (p. 160). 

(27) The Myst. of belng, p. 105. 

(28) lbid. p. 107. 

(29) lbid. p. 102. 

(30) Véanse por ejemplo las "Quaestiones Diaputatae 
de Veritate" de Santo Tomás. 

(31) Por ejemJ:>lo, Jacques Maritain, Existence and 
the Existent (Image Books. New York, 1957) v A 
Preface to Metaphyeica (A Mentor Omega Book. New 
York, 1962); Joseph de Finance. Etre et Agir dans 
la Philoaophie de Saint Thomas (Librairie éditrlce de 
l'Université Gregorienne, Rome, 1960); Geiger, La 
participation dana la philosophie de Saint Thomas 
(Paria, 1942). 

(32) Myatery of being, p. 170. 

(33) 1 Cor. 13, 13 

(34) The Myst. of belng, p. 160. 

(35) Prolegómenos, p. 10. 

(36) Phil. of existence, p. 16. 

(37) Prolegómenos, p. 66. 

Las Amas de Casa que saben Cocinar 
prefieren las Estufas 

• Por su rapidez 

• Limpieza 

• Sencillas de operar 

• Económicas. 

Convénzase pidiendo una demostración al 

Tel. 4004 

Tropical Gas Company, lnc. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas




