FENOMENOLOGIA DE LA ESPERANZA

EN GABRIEL MARCEL

Juan Sobrino, S.J.
Doctor en Filosofia.

En Octubre pasado publicamos la primera parte de este estudio. Hoy se continia esta
interesante disquisicion hasta dar cima a lo que este notable existencialista francés consi-

dera se debe entender por “esperanza”.

{QUE ES LA ESPERANZA?

Habiendo aclarado ya la distincién entre
persona e individuo podemos proceder ahora
a analizar fenomenoldgicamente con Marcel
el acto de esperar. Empecemos con un ejem-
plo de nuestra vida cotidiana. Imaginemos un
muchacho universitario que se va a presen-
tar a los examenes de final de carrera. De
cste examen depende no solamente su titulo,
sino también, hasta cierto punto, su posicién
social, el bienestar de sus ancianos padres,
¥ quizés su matrimonio. Es natural que di-
gamos que ese muchacho tiene esperanza de
aprobar el examen,

Si ese universitario es sélo un individuo,
en el sentido ya explicado, puede ser que sea
optimista, puede ser que tenga una convic-
cién firme, o un sentimiento vago de que al
final todo saldra bien. El tiene un deseo; ha
planeado su vida alrededor de si mismo: sus
padres, su esposa, su posiciéon social. Esto no
es ciertamente reprobable, pero representa
un enfoque atomizado de la realidad. Como
el estoico, esta dispuesto a hacer ciertos sa-
crificios y cae en la cuenta de la importan-
cia de los otros en su vida, pero nunca se
ha decidido a entregarse de verdad al mundo
de los otros. Por eso, su optimismo al llegar
al examen se ha concentrado para él efecti-
vamente en dos polos: él y su examen. Su
optimismo, si lo tiene, permanece en la pro-
vincia del yo.! Parece que el resto de la rea-
lidad le estd mirando a ver si aprueba el
examen o no, pero le mira como un espec-
tador, para felicitarlo como un cumplido, si
aprueba, o para darle cortésmente el pésa-
me si le aplazan, Pero la realidad para el
individuo no es parte esencial de su accién.
A lo sumo la realidad le garantiza al indivi-
duo que no se interpondra en su camino.
Esta es la razon por la que el individuo se
siente solo. Y ésta es la razén por la que
puede desesperar. Individuo y desesperacién
son términos correlativos.

Veamos ahora c6mo enfoca el mismo exa-
men la persona.?2 Ante todo él estd convenci-
do de que no va sélo al examen. Todo y to-
dos estan con él. La pluma con que escribe,
el tiempo que emplea en resolver sus pro-
blemas, los examinadores, la muchacha con

quien se va a casar, aun gente que viven a
miles de kilémetros a quienes no conoce ni
conocera, todos estan con él. El tiene la con-
viceién de que una buena accién no es una
accion que se hace aisladamente. Una buena
accion participa de algo absoluto a lo que es
imposible que algo o alguien se oponga. Ese
dinamismo de la bondad del ser, de que ha-
blamos mas arriba, se convierte en el plano
de la bondad moral en algo radical que hace
tautolégico afiadir que el hombre, cuando
ejecuta una buena accién, tiene esperanza.
Por eso, el hombre de esperanza propiamente
no se preocupa de resultados. El examen po-
dra salir mal, pero él no puede fracasar.

Esperanza y desesperacion.

Asi como no puede fracasar, el hombre de
esperanza tampoco puede desesperar. “La
desesperacidén es, en cierto sentido, la con-
ciencia del tiempo como cerrado —o mas
exactamente todavia, del tiempo como pri-
sion— mientras que la esperanza se presenta
como abierta a través del tiempo.”3 E] indi-
viduo sabe si ha triunfado o no en su exa-
men cuando le dan las notas. La persona sa-
be que ha triunfado en el momento mismo
de ir al examen. La esperanza en si no tiene
que ver con el tiempo, con el futuro, sino
que es un perpetuo reconocimiento de que
la bondad debe ser y la maldad no.

Este aspecto radical de la esperanza, como
de cualquier acto auténticamente humano,
que transciende el tiempo, hace que la per-
sona no pueda desesperar. Hay que notar
que la esperanza no consiste en vencer una
que otra tentacién de desesperacidn, sino en
la profunda seguridad de que ninguna ten-
tacién nos hara desesperar. En otras palabras,
la esperanza es el reconocimiento de que yo
SOy una persona y nunca me convertiré en
individuo. En un lenguaje mas metafisico, la
esperanza, la superacién radical de la tenta-
cion de la desesperacion,? consiste en afirmar
la exigencia de la bondad del ser.

La negacién absoluta y efectiva de esta
bondad de que hablamos es el suicidio. Desde
el punto de vista que hemos tomado, el sui-
cidio es el acto por el que el individuo quie-
re negar que es también persona, por el que

283

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



desafia a todo el que cree en la bondad y la
posibilidad de comunicar esa bondad.

Para el hombre que espera, el suicidio
es inconcebible, por razones distintas a las
que podria tener un individuo. La persona
puede pensar en un suicidio del cuerpo, por
decirlo asi, de modo que las relaciones espa-
cio-temporales con otras personas desapare-
cen. Pero no puede concebir un suicidio real,
el suicidio del espiritu, de su persona, por-
que ve que su persona esta hecha no solo de
si mismo sino de todos y todo lo que le ro-
dea. Tendria que destruir todos los seres an-
tes de poder cometer un suicidio “verdade-
ro”.

Y sin embargo esa posibilidad es real.
Asi como el misterio del pecado se puede re-
sumir en la posibilidad de la persona en
convertirse, totalmente en individuo, al me-
nos en su intencioén, el suicidio es el misterio,
ignorando ahora el problema subjetivo del
que lo comete, de querer afirmar absoluta y
radicalmente nuestra realidad como indivi-
duos puros, “la posibilidad de una negacion
espiritual del yo, o lo que viene a ser lo
mismo, de una afirmacién del yo, impia y de-
moniaca, que no es sino el rechazo radical
del ser.”s

Esperanza y paciencia.

En oposicién al hombre que se desespera,
el hombre de esperanza es paciente. Pacien-
cia y esperanza ambas nacen de una inteli-
gencia del mundo de la participacién, en que
la existencia es coexistencia o intersubjeti-
vidad. Paciencia no es sélo “aguantar a al-
guien”, ni es la indiferencia del estoico que
se doblega ante lo inexorable, ni es tampoco
el producto de una mente calculadora que
ve las desventajas de la impaciencia. La pa-
ciencia, segin Marcel, debe entenderse en un
contexto de participacion y unién. “La pa-
ciencia con seguridad consiste en no ofender,
en no maltratar al otro; mas exactamente, en
no tratar de substituir por la violencia el
ritmo del otro por el ritmo propio.”® Y de
una manera mas positiva, la paciencia con-
siste en “confiar en un cierto proceso de cre-
cimiento o de maduracién.”? El hombre pa-
ciente reconoce a las personas a su alrededor
con su propio modo de vida, con su propio
ritmo.

La esperanza consiste entonces no en
cambiar el ritmo de los otros para obtener
lo que yo quiero, sino en afirmar que esa
diferencia de ritmos, de puntos de vista, de
actitudes, no interferird mi camino en busca
de lo bueno. Mas atin, todos y todo, sin dejar
de ser ellos mismos, sin cambiar su ritmo
para complacerme a mi, cooperarin conmi-
go si lo que yo deseo es bueno.

284

Puede ser que en la superficie el ritmo
de otras personas interfiera con mis pro-
yectos. La esperanza consiste entonces en
creer que en el fondo, en la raiz profunda
de su ser, ellos ‘también estdn cooperando
conmigo. Esta es la razén por la que no pue-
de haber esperanza cuando “usamos” de otras
personas para nuestros propdsitos, cuando
tratamos de cambiar su ritmo para obtener
lo que deseamos. Esperanza es creer que hay
un cierto orden en el ser y que nosotros
formamos parte de ese orden.® Por eso, “a
ese otro no hay que tratarlo como a una
cosa desprovista de ritmo auténomo, y que
por consiguiente, se podria forzar o plegar
a gusto.”®

No creamos, sin embargo, que la espe-
ranza es solamente una seguridad de que
seres dotados de ritmo propio no interferi-
rén con nosotros. La paciencia que integra la
esperanza va mas alld. No es una indiferen-
cia hacia los otros, un no violar su ritmo de
vida. Significa un reconocimiento activo y
positivo de que el otro “debe” preservar su
ritmo vital. Paradéjicamente, aunque otros
seres parezcan interferir con nuestros planes,
no tenemos esperanza hasta que no coope-
remos con ellos a ser lo que son. Esta es es-
peranza verdadera porque la esperanza no
quiere el triunfo del individuo, sino el de
todos. Triunfo a expensas de otros no es ver-
dadero triunfo. Por otra parte es verdad que
no puede existir el triunfo de una persona
sin que al mismo tiempo todos los demaés se-
res hayan triunfado en cierta manera. Marcel
resumen espléndidamente su estudio sobre
la paciencia de este modo:

“La paciencia, en apariencia y si sdlo se
consulta la etimologia, es simplemente un
dejar hacer, o un dejar estar; pero por
poco que se lleve adelante el anilisis, se
descubre que ese dejar hacer o ese dejar
estar, porque se sitlla mas alld de la indi-
ferencia y porque implica un sutil respeto
de la duracién o de la cadencia vital pro-
pia del otro, tiende a ejercer sobre este ul-
timo una accién transformadora anéloga a
la que a veces recompensa a la caridad.”10

Esperar y esperar qué.

Hasta ahora hemos descrito la esperanza
por medio de una serie de dualismos que nos
dan quizas cierta luz para entender lo que
es la verdadera esperanza: persona e indivi-
duo, aislamiento y participacién, indiferencia
y paciencia, ambicién y esperanza. Marcel
resume todos estos dualismos en la diferen-
cia de actitudes que representan estas dos
frases: “yo espero y yo espero que.” Esta
diferencia de actitudes puede ser mejor en-
tendida si se estudia la actitud religiosa del

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



hombre que cree simplemente y del que cree
clertas verdades de un modo atomizado.ll! En
la experiencia religiosa lo verdaderamente
Importante no es asentir a la verdad de una
proposicién, sino responder con todo el hom-
bre a la palabra de Dios, cualquiera que sea
su contenido. Si queremos creer sblo ciertas
verdades nos estamos efectivamente consti-
tuyendo a nosotros mismos en jueces ultimos
en la esfera religiosa; no nos hemos entregado
totalmente a Dios; no nos hemos realmente
trascendido. Sin embargo, si creemos sin nin-
guna especificacién preconcebida, sin con-
diciones, entonces reconocemos completa-
mente la transcendencia de Dios.

Lo mismo se puede decir de la esperanza.
Si “esperamos que”, es decir, si esperamos
algo concreto, ya hemos decidido que lo que
esperamos es algo absoluto. Sin embargo si
“esperamos” simplemente, dejamos el objeto
de nuestra esperanza hasta cierto punto in-
determinado. Esto es verdad, porque —como
ya queda dicho—, la verdadera esperanza no
solo tiene en cuenta sus propios intereses,
sino los intereses de los demés. Esa abertura
hacia el otro impone un cierto elemento de
indeterminacién en nuestra esperanza.

La esperanza es un misteriol? para el
hombre que simplemente espera, y se con-
vierte en problema para el hombre que ha
decidido el contenido total de lo que va a
esperar. “El misterio de la esperanza puede
ser ignorado o convertido en problema. En-
tonces la esperanza es convierte en un deseo
que se encierra a si mismo en juicios iluso-
rios.”13 Si esperamos algo concreto y defini-
tivo sin dejar ninglin margen a lo descono-
cido e inesperado, entonces tenemos un de-
seo, sujeto a analisis y calculo. Si esperamos
de verdad, nuestra esperanza es un misterio
no sujeto a calculo, por la sencilla razén de
que cuando esperamos no sabemos exacta-
mente qué es lo que queremos. La esperan-
za siempre tiene una abertura a lo descono-
cido que hace imposible que se convierta en
un simple deseo, en un problema.

Esperanza y sencillez.

El hombre que espera no es exigente, Sa-
be que recibira, aunque no exija. El hombre
que ambiciona estd exigiendo algo como si
fuera suyo. Para Marcel el exigir es ajeno a
la esperanza. En cierto modo es la destruc-
cién del mundo de particivacién y <la crea-
cién del mundo del individuo.

“La esperanza presenta la originalidad y,
agregaria, la dignidad soberana de no rei-
vindicar, de no arrogarse derechos. Es lici-
to evocar aqui por analogia la situacién de
un ser que espera un beneficio, un don
de otro ser, pero solo de la liberalidad de

éste, siendo el primero en proclamar que
esa gracia pedida es una gracia, es declir,
precisamente lo contrario de una obliga-
cién por cumplir.”14

Esta no exigencia de la esperanza es uno
de los factores que Marcel se complace en
repetir. La esperanza es humilde, mas aun,
es virgen. Reside en las almas de ojos lim-
pidos, en el hombre que a pesar de la du-
reza de la vida todavia mantiene una acti-
tud como de nifio inocente. “Parece que la
esperanza esta ligada siempre a cierto pudor,
a cierta virginidad con respecto a la exis-
tencia: es propia de las as que no han
sido enmohecidas por la vida."1® La espe-
ranza es silenciosa y modesta; no confia en
su autosuficiencia; no nace de los recursos
del yo. “Metafisicamente hablando, la tnica
genuina esperanza es la que no depende de
nosotros, esperanza que nace de humildad y
no de orgullo.”16

Esta humildad del hombre de esperanza
no debe tomarse en el sentido de cierta apa-
tia o pereza espiritual. La esperanza es la
oposicion de la apatia, porque ésta supone
no solamente la inhabilidad de obtener algu-
na cosa, sino cierta desconfianza hacia otros
y hacia el mundo en general. En la apatia
“hay inmovilizacién de vida; podemos decir
que la vida se ha congelado.”17

Hemos dicho mas arriba que la esperanza
no es exigente con respecto a “qué” es lo que
voy a conseguir. Sin embargo es atrevida y
fuerte porque confia en el triunfo no de un
bien particular, sino el del bien en general.
Por ello, aunque la esperanza no cuenta con
sus propios recursos, tiene todo el valor del
profeta que predica no ‘“su” causa, sino una
causa superior, de cuyo triunfo no puede du-
dar. “El hombre de esperanza proclama que
este mundo llegara a existir; ahi esta el ca-
racter profético de la esperanza.”18

Hay algo en la esperanza que exige la
existencia.l® Esta es una caracteristica de
cualquier valor, ya sea un valor sensible,
estético, intelectual o moral, El poema en la
mente del poeta o la sinfonia en la mente del
artista exigen en cierto modo la existencia.
Aunque nadie vaya a leer €l poema o escu-
char la sinfonia, el artista siente la urgencia
creativa de poner en existencia lo que en si
tiene valor.

Este caracter existencial del valor, cual-
quiera que sea, se presenta de una manera
incondicional en el valor moral. En el orden
moral el valor se muestra como exigiendo
sin condiciones, radicalmente. De esta radi-
calidad participa la esperanza por ser genui-
namente un acto moral, y aqui esti también
—se nos ocurre— la explicacién a su valor
profético. El hombre de esperanza sabe que
la bondad es por naturaleza difusiva. El sabe

288

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



que no puede haber obstaculos que puedan
frustrar lo bueno de una accién, Nétese que
no decimos que una accién no pueda ser
frustrada, sino “lo bueno” que hay en ella,
que por ser de un orden transcendente —el
orden moral— escapa a las contingencias his-
toricas. Cuando Marcel nos dice que “lo que
caracteriza a la esperanza es el movimiento
mismo por el cual ella recusa el testimonio
en cuyo nombre se pretendia recusarla”, no
nos esta proponiendo una esperanza irracio-
nal, sino una esperanza basada en una meta-
fisica del ser, de una existencia rica que es
la cristalizacién de valores, exigiendo siem-
pre una nueva existencializacion de valores.
Cuando el ser se despliega en su dimensién
moral la realizacién del valor moral es pa-
radéjica. Por una parte no se puede medir
como los otros valores no morales ni confun-
dir con sus manifestaciones de otro orden,
como el valor recompensa o valor castigo que
siguen a la accién moral. Por otra parte el
valor moral, por ser de un orden espiritual
transcendente, se nos presenta de tal modo
que no podemos dudar de su existencia. Esa
conviccién profunda del hombre moral de
que una buena accién no puede ser desper-
diciada aunque los “resultados” no los po-
damos medir, sino que haya que situarlos
en un mundo transcendente que nos envuel-
ve y penetra siempre con un dejo de interro-
gante, eso es la esperanza.

La esperanza y el tiempo.

Uno de los temas de mayor actualidad en
filosofia, debido a la influencia de las co-
rrientes evolucionistas de todo tipo y a la
proliferaciéon de filosofias de la historia, es
el tema del tiempo. Como es obvio no se
puede hablar mucho de la esperanza sin
mencionar este problema. Debemos aclarar
ante todo que la nocién del tiempo de la
que nos habla Marcel no es el tiempo aristo-
télico, tiempo-medida, ni el tiempo newto-
niano, tiempo-envase, ni el tiempo kantiano,
tiempo-forma. No es que Marcel niegue la
validez de esas consideraciones acerca del
tiempo, que sin duda son necesarias al ha-
blar de un ser que vive “en” el tiempo. Pero
el espiritu humano no vive sélo en el tiem-
po; los actos morales tienen su raiz fuera
del tiempo, siendo éste necesario solamente
para llevar a cabo la externalizacién espacio-
temporal del acto espiritual. El tiempo, en
este sentido, no contiene a las acciones hu-
manas, como el tiempo y espacio newtonia-
nos contienen el movimiento de un proyectil.
Por el contrario, las acciones humanas con-
tienen el tiempo, o por decirlo de otro modo,
crean el tiempo, precisamente para que pue-
dan ser acciones espirituales “humanas” y no
puramente acciones espirituales.2?

286

Nos encontramos pues ante la dialéctica
de una atemporalidad del acto espiritual que
da lugar a un tiempo para manifestarse “ex-
ternamente”, “humanamente”—éste es el mis-
terio del espiritu encarnado— en el que per-
duran las consecuencias visibles del acto es-
piritual. Nos parece que no debemos perder
de vista estos dos aspectos del problema del
tiempo para entender la esperanza. El hom-
bre de esperanza existe en cierto modo mas
alla del tiempo presente. Ese mas alla es en
primer lugar la atemporalidad transcendente
del orden espiritual, y en segundo lugar es
un futuro que el espiritu encarnado necesita
para difundir su bondad.

Fundamentalmente, pues, la esperanza
abstrae del tiempo, Como ya hemos dicho
més arriba, el hombre de esperanza no es-
pera a obtener resultados para ver si su es-
peranza ha sido satisfecha. E] sabe que ya
ha triunfado en el momento que hace un ac-
to de verdadera esperanza, porque funda-
mentalmente ha salido de la contingencia
histérica. “La apreciacion de que hablamos
(la esperanza) es algo diferente de una sim-
ple anotacién; en verdad, tiende a constituir-
se en todo momento en un juicio global va-
lido “ubique et semper”, y que transciende,
por consiguiente, infinitamente, todo lo que
sélo podria aplicarse al “hic et nunc.”2!

Si tenemos en cuenta la segunda dimen-
sién del problema del tiempo, la esperanza
se convierte en la seguridad de que siempre
habrd un presente, en el cual podamos de-
sear lo que es bueno. Es la paradoja de es-
perar que siempre habrd un tiempo en que
nos sea posible transcender al tiempo.

En el pensamiento de Marcel la esperanza
no sélo abstrae del tiempo, en la manera ex-
plicada, sino que es un desafio al tiempo por
lo que éste implica de divisién. El desafio del
poder de unién del espiritu al poder de des-
unién de la materia. El tiempo sugiere sepa-
racién, esperanza indica unién, Tanto es asi
que Marcel llega a decir hiperbdlicamente
que la esperanza es ‘“la memoria del futuro”.
“Podria decirse también que si el tiempo es
por esencia separacién, y una perpetua dis-
yuncién de uno con respecto a si mismo, la
esperanza tiende, por lo contrario, a la reu-
nién, al recogimiento, a la reconciliacion;
por eso, y s6lo por eso, es como una memoria
del futuro.”22

En el movimiento dialéctico del que he-
mos hablado la esperanza desafia al tiempo
para tener que contar con él de nuevo. Desde
ese punto de vista el tlempo es abertura
para el hombre de esperanza, mientras que
es prisién para e] hombre que desespera,

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Cafas



“En presencia de la prueba particular,
cualquiera que sea, a la cual tendré que
hacer frente, y que no sera jamas otra co-
sa que una espicificacion de la prueba hu-
mana en general, siempre estaré expuesto
a la tentacién de cerrarme sobre si mismo,
y a la vez, de cerrar el tiempo sobre mi,
como si el porvenir, drenado de su subs-
tancia y de su misterio, debiera ser el
lugar de repeticién pura, como si no sé
qué mecanica desarreglada debiera pro-
seguir alli un funcionamiento sin tregua
que ya no estaria presidido por ninguna
intencion animadora. Pero un porvenir asi
desvitalizado no seria ya un porvenir para
mi ni para nadie, seria més bien una nada
de porvenir.”23

La esperanza no se funda en un futuro
que es una ‘“nada de porvenir”, La esperanza
se funda en la certitud de que el ser es in-
separable de la exigencia del ser, de que los
valores exigen la existencia. Asi para el
hombre de esperanza el futuro es la segu-
ridad de que siempre habrd un presente en
que pueda dedicarse al bien. Es la seguridad
de que la participacién en la bondad del ser
no esta cenida al tiempo. La esperanza es la
conviccion de que siempre habra una opor-
tunidad de re-crearnos a nostros mismos y
responder en cada momento a las exigencias
del ser.

Esperanza y oracién.

Acabamos de ver de una manera negati-
va la transcendencia de la esperanza, pre-
cisamente porque “no” se apoya en el tiem-
po. Sin embargo este andlisis de la trans-
cendencia no es satisfactorio en si, si no
apunta a otra realidad eminentemente posi-
tiva. Esta realidad es en primer lugar una
unién misteriosa entre los hombres, que no
es sblo la suma de “yos” sino algo superior,
ante lo cual el yo se siente a la vez respon-
sable y confiado. Esta realidad fundamental,
enraizada en la ontologia, se nos presenta
a nuestra conciencia como un sentimiento
mas o menos vago de unién del que ya te-
nemos un conocimiento preliminar. De esta
vivencia de la intersubjetividad de los hom-
bres nace que “el esperar no pueda ser sino
esperar para nosotros —para todos nosotros.
Es un acto que de algin modo abraza en si
mismo la comunidad que yo formo con todos
aquellos que han participado en mi aventu-
ra.”2t La esperanza es una especie de bien-
venida espiritual hacia los otros, que no sa-
be de exclusiones, que se opone a todo os-
tracismo.

Este caricter universal, verdaderamente
catblico, de la esperanza hace que la espe-
ranza ultimamente no pueda explicarse en

términos de mi “yo” o de una suma de
“yos”. “La esperanza tiene alcance no sélo
sobre lo que estd en mi, sobre lo que perte-
nece a mi vida interior, sino especialmente
sobre lo que se presenta como independiente
de mi accién posible.”?s Esa transcendencia
universal de personas, tiempos y deseos, la
imposibilidad de explicar esa urgencia crea-
dora, apunta a un ser transcendente. Aun sin
saberlo, cuando esperamos genuinamente,
estamos apelando, més o menos implicita-
mente, a un ser que es todo poder, toda jus-
ticia y todo amor. Una negacion de ese ser
deja a la esperanza sin una explicacién de
su movimiento existencial, no sélo de sus
notas esenciales.

“T'odavia falta sefialar decididamente cuél
es el unico resorte posible de esa esperan-
za absoluta. Ella se presenta como res-
puesta de la creatura al ser infinito al cual
tiene conciencia de deber todo lo que es
y al cual no puede sin escindalo poner
una condicién, cualquiera que sea... ;Qué
seria en esta perspectiva desesperar sino
declarar que Dios se ha retirado de mi?
Aparte de que semejante acusacién no es
compatible con la posicién del Ti absolu-
to, se puede observar que, al proferirla, me
atribuyo ilegitimamente una realidad dis-
tinta que no podria pertenecerme.”26

La esperanza tiene un caracter religioso.
Cuando esperamos nos fortalecemos y cuan-
do desesperamos nos debilitamos, dejamos
escapar unas como ataduras que nos unen a
la realidad. Esas ataduras tienen, para Mar-
cel, un sentido religioso. Por eso la esperanza
se convierte en oracién. Es verdad que cuan-
do oramos podemos pedir, mas o menos cons-
cientemente, algo concreto. Sin embargo no
estamos ahora interesados en el contenido de
nuestra oracién, sino en la actitud del alma
que hace la oracién posible. “El espiritu de
oracion, me parece, puede ser definido nega-
tivamente como el vencimiento de una ten-
tacién; y la tentacion consiste en cerrarse
dentro de si mismo en orgullo o desespera-
(c'iién’,, 25’105 cosas que estan estrechamente uni-

as.

La oracién se hace en un espiritu de par-
ticipacion. La persona que ora nunca ora
sola. Si orara sola oraria ante si misma, no
ante Dios. La oracién se hace mas y més
pura cuanto mas oramos con otros. Este orar
con otros no es una consideracién espacial
sino una exigencia del ser espiritual. El hom-
bre que ora “solo” esta convirtiendo la espe-
ranza en ambicién. Orar con otros, por su-
puesto, no supone una tensién sicolégica que
tiene que representarse imaginativa o inte-
lectualmente esa unién. Indica principalmen-
te una actitud de disponjbilidad. “La ora-

2087

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Cafas



cion es posible sélo cuando esa intersubje-
tividad es reconocida y es operativa.”’?8

Orar no es pedir, del mismo modo que la
esperanza no es deseo. El hombre que ora,
en oposicion al hombre que pide, sabe que
su oracion ha sido escuchada. El hombre
que pide tiene que ver los resultados. “La
oracion, a diferencia de la peticién, contiene
en si misma su respuesta... La verdad es
que la oracion cuando es pura no se puede
pensar que haya quedado sin ser oida. Lo
que queda totalmente excluido es la posibi-
lidad de que nuestra oracién pueda ser tra-
tada como si no hubiese sido hecha.”2?

La fe en un Dios bueno y justo es pues
necesaria, es necesaria para cambiar el deseo
en esperanza. Esta es una relacién entre dos
personas. Si la esperanza del hombre tiene
algin significado tiene que referirse a un
Otro. Mas aun: el hombre sabe que su espe-
ranza es pura precisamente porque existe un
Otro que le mueve a esperar.

La esperanza: amor en el tiempo.

Hemos llegado al final de nuestro estudio
y todavia no se vislumbra una definicién
clara de la esperanza. Hemos descrito varios
de sus aspectos, pero ninguno de ellos nos
da toda la realidad de la esperanza. Esto,
sin embargo, es inherente al método feno-
menolégico.

Basados en las observaciones de Marcel,
podemos brevemente localizar la esperanza
en un plano metafisico. Ignorando el pro-
blema teolégico, podemos decir que la espe-
ranza no es fundamentalmente otra cosa que
el amor. Lo que la esperanza afiade al amor
es su historicidad. Podriamos decir que la
ley basica de todo ser, creado o increado, es
la adherencia a la bondad, eso que los gran-
des tedlogos medievales querian poner de
relieve cuando hablaban de la finalidad.30
En los seres limitados histdéricos, esa adhe-
rencia implica un proceso, un luchar por
adherirse a la bondad. Esta es —se nos ocu-
rre— una de las razones del éxito de las
filosofias de tipo evolucionista que tratan de
explicar, al menos en el nivel de lo mate-
rial, esa lucha por mejorarse, ese elan de que
habla Bergson. En los seres espirituales ese
elan es el amor, tema que se ha repetido en
la filosofia, aunque de maneras distintas, des-
de el amor que Platén describe en su Ban-
quete hasta el “esse” de Santo Tomis, ex-
plicado hoy por Maritain, de Finance, Geiger
y muchos otros.3!

El amor en los seres limitados tiene pues
una nueva dimension: la historicidad. Nues-
tro amor es temporal. La esperanza desde
este punto de vista es el amor-en-el-tiem-
po.32 Al decir esto queremos evitar toda de-
finicion facilitona y queremos que el lector
reflexione en ese elemento de interrogacién

2688

que integra el amor humano, y, como hu-
mano, limitado. Dos jévenes que se aman no
saben a ciencia cierta qué va a suceder den-
tro de unos afios, cémo estara su familia, su
salud, belleza, etc, Amar asi, abrazando la
incégnita del tiempo, creyendo que el amor
esta sobre las contingencias del tiempo, ese
tipo de amor es la esperanza.

La esperanza es pues una dimensién
transcendental del ser espiritual histérico.
El elemento relacionado con su “ser”, aspec-
tivo positivo, el amor, eso perdura; mientras
que su relacién al tiempo, elemento de limi-
tacion, ese desaparecera. Como dice S. Pa-
blo: “Ahora permanecen tres cosas: la fe, la
esperanza, la caridad; pero la mas excelente
de ellas es la caridad.”33

* L *

Para terminar este estudio vamos a dar
unas como definiciones tomadas de Marcel.
Si la esperanza es considerada como una li-
beracién, entonces consiste en “tener dentro
de mi la seguridad de que, aunque las cosas
se oscurezcan, esta situacién presente into-
lerable no puede ser final, tiene que haber
una solucidn.”34

Como disposicion del sujeto, la esperanza
es “la disponibilidad de un alma comprome-
tida en una experiencia de comunién tan in-
timamente como para cumplir el acto que
transciende la oposiciéon entre el querer y el
conocer, por el cual ella afirma la perenni-
dad viviente, de la cual esta experiencia
ofrece a la vez la prenda y las primicias.”3

Si se tiene en cuenta la raiz ontolégica
de la esperanza, ésta se convierte en “afir-
mar que existe en el corazén del ser, mas
alld de calculos e inventarios, un principio
misterioso que conspira conmigo, que no
puede dejar de querer lo que yo quiero, si
lIo que yo quiero merece ser querido, y es de
hecho querido con la totalidad de mi ser.”36

La expresion mas adecuada y mas elabo-
rada del acto que el verbo esperar traduce
de manera todavia confusa y oscura es tal
vez: “Espero en Ti para nosotros.”37

La esperanza no es optimismo, no es un
deseo obstinado ni la suma total de posibi-
lidades en una situacién dada. La esperanza
no es apatia, no conoce técnicas, no es tam-
poco aventurarse o fiarse en la suerte. La
esperanza es humilde, se garantiza a si mis-
ma; sus armas son la paciencia, la modestia
el candor. La esperanza es metaproblemaéti-
ca, va mas alld de la duda, es una afirma-
cién profética. La esperanza presupone dis-
ponibilidad y comunidad, no va contra el
otro; vive en el nivel del nosotros, no del yo.
La esperanza se consuma en la presencia de
un T4; no consiste en lanzarse hacia el fu-
turo, sino en retirarse en favor de un ab-
soluto,

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



(1) Prolegomenos, p. 37.

Tpor_su—puesto que no hay una distincién clara en
la vida real entre la persona y el individuo. Estos
dos son tipos limites.

(3) Ibld. p. 59.

(4) Ibid. p. 41.

(5) Myst. of beign. Vol. II., p 173.

-(6) Pr;eg—émenon, p. 44.

(7) Ibid. p. 44.

(8) No se trata aqul de un orden de ritmos a la ma-
nera de Leibnitz y su armonia preestablecida.

(9) Ibid. p. 45.
(10) Ibid. p. 45.
(11) ibld, p. 37.
(12) Ibid p. 39.

(13) Phil. of existence, p. 17.

(_lmémemn, p. 61.

(15) 1bid. p. 56.

mf existence, p. 19,

mo' being, Vol. It, p. 138,

(18) Ibid. p. 160.

(18) Joseph de Finance. Essai... pp. 77 - 104

(20) Un pensamiento parecido expresa Von Balthasar
cuando hablando de Jesucristo dice que necesitaba
tiempo D{Jara demostrar como hombre el amor que
como Dlos tenia al Padre, desde toda la eternidad.
Jesucristo recibe el tiempo a cada instante del Pa-
dre. No hay para El un tiempo vacfo, que puede ser
Nlenado con un contenido indiferente’’. (Theologie de
I'histoire, Librarie Plon, Paris, 1950, p. 40).

(21) Prolegémenos, p. 48.
(22) Ibid. p. 59.

(23) Ibid. p. 66.
mof being, p. 171.
mémenos, p. 46.

(26) Ibid p. 52. Debemos mencionar aquf que Marcel
no trata de ‘‘probar” la existencia de Dios a través
de la esperanza., Como el Dr. Collins nos dice en su
libro The Existentialists (Chicago: Henry Regnery
Company, 1952) ‘‘Marcel no trata de probar la exis-
tencia de Dios a la manera tradicional, sino que nos
presenta un drama prefiloséfico en el que la persona
o reconoce la naturaleza contingente o participada de
su existencia o rechaza todo pensamiento de una
fuente absoluta del ser.”” (p. 160).

(27) The Myst. of being, p. 105.
(28) Ibid. p. 107.
(29) Ibid. p. 102.

(30) Véanse por ejemplo las ‘‘Quaestiones Disputatae
de Veritate’’ de Santo Tomds.

(31) Por ejemplo, Jacques Maritain, Existence and
the Existent (Image ks, New York, 1957) v A
Preface to Metaphysics (A Mentor Omega Book, New
York, 1962); Joseph de Finance, Etre et Agir dans
la Philosophie de Saint Thomas (Librairie éditrice de
I'Université Gregorienne, Rome, 1960); Geiger, La
participation dans la philosophie de Saint Thomas
(Paris, 1942).

(32) Mystery of being, p. 170.

(33) 1 Cor. 13, 13

(34) The Myst. of being, p. 160.

(35) Prolegémenos, p. 10.

(36) Phil. of existence, p. 16.

(37) Prolegémenos, p.‘ 66.

Las Amas de Casa

que saben Cocinar

prefieren las Estufas

TROPIGAS

e Por su rapidez
e Limpleza
e Sencillas de operar

e Econdmicas.

Convénzase pidiendo una demostraciéon ol
Tel. 4004

Tropical Gas Company, Inc.

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias





