La Muerte Como Problema FEilosdfico

Lic. en Filosofia por la

Ignacio Martin Baro, S. J.

Universidad Javeriana.

Presentamos a nuestros lectores este interesante trabajo del joven fillésofo Martin Baré, en
el que nos expone la doctrina de la muerte bajo el consolador prisma de la inmortalidad. He aqui,

en resumen, el hilo de su razonamiento:

1.—Frente a materialistas y a espiritualistas, afirmamos que

la muerte es un fenébmeno

humano y que, por lo tanto, afecta al hombre entero, ya que el hombre es una unidad sustancial.

2—E| hombre, en cuanto material, es afectado intrinsecamente por la muerte, ya que es
capaz de cambios sustanciales, es decir, de corrupcién. Por lo tanto, el hombre entero muere.

3—E! hombre, en cuanto espiritu personal, no puede ser afectado por la muerte, ya que
es simple —incapaz de cambios sustanciales—, y se sitia fuera del espacio y del tiempo. Por

consiguiente, el hombre entero es inmortal.

4.—Si el hombre entero muere y el hombre entero es inmortal, aflrmamos que la muerte
representa un paso de una existencia espacio-temporal, a un estado de existencia definitiva.

5.—Como explicacién a este paso que repres:nta la muerte humana, afirmamos que el hom-
bre, mediante su muerte, pasa de una relacién con el mundo limitada espacio-temporalmente por
este cuerpo concreto, a una relacién pancésmica. Esto debido a que lo que desaparece con la
muerte es el empirismo, permaneciendo la realidad ontolégica del ser.

Se suele pensar comunmente que el filésofo
cs un ser objetivante que busca el meollo de
los problemas vitales con la misma frialdad
con que abre un fruto en busca de su carne. En
muchos casos, esta concepcion acierta. Sin em-
hargo, la historia de la filosofia se encuentra
cargada de nombres, verdaderos filésofos para
(quienes los problemas formaban la intimidad
de su propia vida. Tal vez la figura mas excelsa
(e todos los tiempos a este respecto haya sido
la de Sdcrates, para quien filosofar era vivir.

ITay problemas, en verdad, que por su mis-
ma esencia nos aguijonean de tal manera, que
la objetividad frente a ellos es dificil, por no
decir imposible. Ante su propia realidad, por
cjemplo, ningun hombre puede sentirse indife-
rente. Si asi no fuera, habria que dejar de lla-
marle hombre.

Ahora bien, si hay alguna realidad que se
nos imponga en esta vida, esta realidad es la
(e que esa vida, nuestra vida, mi vida, ha de
terminar. Concluirda ante o después, pero con-
cluird. Y si, como decia Pascal, “nada hay mas
brutal que un hecho”, el hecho de la muerte,
de mi muerte, es de una sangrante brutalidad.
De ahi que ante el problema de la muerte sea
dificil que el fil6sofo se despoje de su existen-
cialidad. El existencialismo hara de la muerte
una de las realidades claves de la existencia
humana. el latigo fundamental de la angustia.

Para Hecidegger, como para la corriente exis-
tencialista mas tipica, la muerte es el abismo

final al que va a parar el ser humano. El hom-
ber es un “ser-para-la-muerte”, el hombre —en
ctras palabras— es un ‘ser-para-la-nada”. Tal
vez no hayamos caido suficientemente en la
cuenta de la gravedad de esta afirmacion; cl
hombre es, por esencia, un ser-para-la-nada. Si
asi es, en verdad la vida del hombre es “una
pasién inutil” (Sartre), y estaremos de acuerdo
con Camus en que el unico problema verdade-
ramente importante que nos podemos plantear
es el del suicidio, es decir, si la vida merece la
pena vivirse o no. Sin embargo, ni el mismo
Heidegger pretendié afirmar tal cosa. De he-
cho, la nada para él tiene un sentido sumamente
hondo. y mas que a vacio se inclina a plenitud.
No es este el momento de analizar a fondo la
concepcidon heideggeriana sobre la muerte. Sin
embargo, dejemos anotado que en ningun mo-
mento la muerte representa para ¢l una total
aniquilacién. Si asi fuera, Heidegger vendria
a igualarse al materialismo mas burdo.

De hecho, ante el problema de la muerte se
han adoptado dos posturas filosoficas, totalmen-
te inconciliables, basadas ambas en una concep-
cion fundamental de la naturaleza humana,

La primera posicion es la del materialista,
para quien el hombre consiste en materia o
productos de la materia. El hombre no es mas
que eso que vemos Yy palpamos, que podemos
medir y cuantificar. Los asi Hamados fendéme-
nos espirituales, como el pensamiento, la refle-
xi6n o el amor, son productos directos de la
materia, que en ellos llega a una gran perfec-

7

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



cién, Asi, la muerte significaria la destruccién
total del hombre, aunque no la destruccién de
la materia. Para el materialista, la muerte viene
a reivindicar una vez mas la soberania abso-
luta de la Materia, de quien todo sale y a quien
todo vuelve. El hombre paga el tributo de su
vida, pero la Materia continda su progreso in-
finito. Por eso, la muerte es un acontecimiento
accidental, la destruccién total de un hombre
si, pero la consagracién del poder de la Materia.
Esta seria una primera postura, extremista: el
hombre no es mas que materia y, como tal, es
destruido totalmente por la muerte. El hombre,
como hombre, es aniquilado por la muerte.

Una segunda posiciéon, no menos extremista
que la anterior, es la puramente espiritualista o
platénica. Como todos sabemos, para Platén la
realidad del hombre se constituye por su espi-
ritu, que, en este mundo, se encuentra prisio-
nero del cuerpo. El hombre, es decir, el espiritu,
es con relacion a su cuerpo como un caballero
a su caballo, 0 como un piloto a su navio. La
muerte, por lo tanto, representa la liberacién
del espiritu humano —del hombre— que aban-
dona la carcel de su cuerpo. El hombre, por la
muerte, se libera de las ataduras de este cuerpo
aprisionador. En realidad, para esta concepcion
platénica, la muerte no es un fenémeno propia-
mente humano, ya que la realidad del hombre
—su alma— para nada es alcanzada por la
muerte,

Para el materialista, la muerte del hombre
en nada difiere de la muerte de un animal,
mientras que para el espiritualista platénico, la
muerte no es una realidad que alcance al hom-
bre. Uno y otro hacen de la muerte un fené-
meno despojado de su categoria de “humano”.

Contra unos y otros, afirmamos que la muer-
te es un fenémeno humano, mas aun, nos atre-
veriamos a decir que la muerte es el fenémeno
humano por excelencia. Una cosa es mas hu-
mana cuanto mas comprometido esté en ella el
verdadero ser del hombre. Y en la muerte, co-
mo esperamos mostrar, el ser del hombre se
halla comprometido en su totalidad. Mas aun,
es la muerte la que da valor a toda la vida del
hombre. Si la muerte no existiera como un fin
imprevisto, tendriamos pleno derecho a la in-
dolencia, ya que siempre podriamos dejar para
“mafiana” la realizaciéon de cualquier acto. Es
la muerte, por tanto, la que da valor a cada
instante de nuestra existencia. Con razén podia
afirmar Gide: “Un pensamiento no suficiente-
mente constante de la muerte no ha esclarecido
todo lo que vale el mas pequefio instante de tu
vida... Cada instante no tomaria este resplan-
dor admirable sino destacado, por asi decirlo,
sobre el fondo oscurisimo de la muerte”.1l Asi,

(1) GIDE, André.—‘‘Les nourritures terrestres’’, Pa-
ris, 1927, pag. 49.

8

pues, la muerte afecta intrinsecamente toda
nuestra vida, mas alUn, todo nuestro ser. La
muerte se puede decir humana porque afecta
al hombre, y al hombre entero.

Ahora bien, el hombre constituye una rea-
lidad que se manifiesta en una doble vertiente.
Por una parte, el hombre es una realidad espa-
cio-temporal, una realidad somato-bioldgica.
Por otra parte, el hombre se constituye como
una realidad personal, una realidad siempre di-
namica que va edificandose dia a dia, mediante
el ejercicio de su libertad, plasmada en valores.

En su aspecto somato-biolégico, el hombre
es una realidad material, situada en el espacio
y en el tiempo. Esta realidad material del hom-
bre se presenta ante nuestros ojos como su cor-
poralidad. Cabria preguntarse aqui qué es el
cuerpo humano. Anatémica y fisiolégicamente,
ya lo conocemos: una estructura animal perfec-
ta, con un orden admirable en la armazén de
sus 208 huesos, los dinamismos y resortes de sus
miusculos, el pasmoso sistema de regadio que
constituye la circulacién sanguinea, etc. Pero
no es tanto la composicién empirica del cuerpo.
cuanto su composicion ontoldogica o metafisica
la que nos interesa. Y nos preguntamos: ;Qué
es el cuerpo humano? En otras palabras: ;qué
es lo que hace que toda esa serie de elementos
quimicos constituyan un cuerpo humano? Mas
0 menos, un cuerpo humano normal consta de:
1. Agua suficiente -como para llenar un reci-
piente de unos 40 litros; 2. Grasa en cantidad
bastante como para producir unos 7 jabones; 3)
Carbén con &l que se podrian hacer unos 9.000
lapiceros; 4. Fésforo que bastaria para unas
2.000 cerillas; 5. Acero suficiente como para
hacer un clavo de medianas dimensiones; 6. Cal
bastante como para blanquear una habitacién,
y otras pequefas cantidades de azufre, magne-
sio, etc. Nos volvemos a preguntar: ;Qué es lo
que hace que todos estos elementos no sigan
tranquilamente su camino, cada cual por su
parte, y se agrupen y organicen en la estructura
maravillosa que es un cuerpo humano? Sélo
nos queda una respuesta: Existe un “principio
vital” que anima a todos estos elementos, in-
fundiéndoles un orden, una dinamica, y asig-
nandoles una funcién dentro de un conjunto
(Gestalt). El principio vital ordena todos esos
elementos quimicos de manera analoga a como
un iman ordena las limaduras de hierro en un
campo magnético. Todo ser viviente posee un
principio vital: las plantas, los animales, el hom- ~
bre. Ese principio vital suele recibir el nombre
de “alma”: asi, tendremos un alma vegetal, otra
animal y otra humana. De hecho, el alma del
hombre es esencialmente espiritual, es decir,
trasciende su labor de informadora o vitalizado-
ra de una materia, siendo capaz de volver sobre
si misma y de abrirse al absoluto. Asi, pues, el
alma humana, a diferencia del alma o principio
vital vegetal y animal, es un alma espiritual

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Canas



(Lo que diferencia al hombre no es la “psiche”,
sino el “nous”). Ahora bien, los elementos que
componen el cuerpo humano, puesto que estan
animados por un principio espiritual, en cierta
manera como que se espiritualizan ellos mis-
mos. Por eso el cuerpo humano se sitia_en un
plano especialisimo con relacién a los demas
cuerpos del universo, y sélo mediante la analo-
gia podemos situarlos en un mismo orden y
bajo el mismo apelativo de cuerpos. Pero
puesto que, segin el viejo adagio escolastico
de que “lo que se recibe se recibe a la manera
del recipiente”, el cuerpo humano, aun cuando
humano por la informacién de un principio
vital espiritual, es fundamentalmente material:
la materia recibe la informacién del espiritu a
la manera de la materia. Por consiguiente, el
hombre, en cuanto corporal, es material.

La materia dice por su misma esencia dis-
persién. Donde hay materia no puede haber
mas materia, es decir, una parte de materia,
centrada espacio-temporalmente, impide que
otra parte de materia ocupe el mismo espacio
en el mismo tiempo. Vemos, asi, claro que la
materia es dispersion. La materia tiene unas
partes fuera de otras partes. Por consiguiente,
la materia puede ser llamada, con razén, “prin-
cipio de alienacién”, es decir, aquel principio
que hace al ser dispersarse, salir de si mismo
como un enajenado a ocupar el espacio y el
tiempo. .Cuanto mas materia., mas dispersién
—mas alienacién.

Por otra parte, como nos muestra bellamente
Bergson en su obra “Matiére et Mémoire”, si la
materia es duracion diluida, distendida, es de-
cir, expansién de ser, el espiritu es el maximo
de concentraciéon, es —decimos nosotros— iden-
tificacién de ser. En ptras palabras, el espiritu
es “principio de identificacién”. Observemos a
una persona que se concentra para pensar:
veamos cémo instintivamente se recoge en si
misma —se diria que prescinde de su cuerpo,
reducido al minimo— y se identifica en un pun-

to mental: el espfritu estd mostrando sus carac-.

teristicas —concentracion, identificacion. Todos
hemos vivido la experiencia de que nos sinta-
mos mas plenos de ser, mas nosotros mismos
cuando obramos conscientemente,” que cuando
dormimos u obramos mecanicamente. En el
obrar consciente. influye primariamente nuestro
espiritu —principio de identificacion. En el
obrar mecéanico, influye primariamente nuestra
materialidad —principio de alienacién.

Ahora bien, ya sabemos que el hombre es
una sintesis de espiritu y materia (“espiritu-en-
la-materia”), que en el hombre su materialidad
es animada por un principio vital espiritual.
Asi, el hombre es como un resorte distendido
entr esu espiritualidad y su materialidad, entre
su alienacién y su identificacién (recordemos,

a este propésito, la teoria del P. Teilhard de
Chardin). '

Deciamos que la materialidad, principio de
alienaciéon, se plasma espacio-temporalmente:
toda materia ocupa un espacio y un tiempo. Mas
aun. en cuanto materia se reduce a estas dos
dimensiones: espacio y tiempo. Por consiguien-
te, la materia es una especie de capsula vacla
en espera de algo que la informe y la especifi-
que. La materia es de por si mera alienacién o
dispersion.

Ahora podemos preguntarnos qué es ia muer-
te en general. Una palabra se nos viene inme-
diatamente a la lengua: destrucclén. La muerte
es una destrucciéon. Destruceién que, en término
mas filoséfico, es llamada corrupcién. La corrup-
cion representa una disolucidn del estado pre-
sente de un ser, que pasa a otro estado. Si la
corrupcion es accidental, es decir, no afecta a la
esencia intrinseca de un ser, el paso sqré mera-
mente accidental. Ahora bien, si la corrupcién
es suslancial, es decir, afecta a la esencia misma
del ser, el paso sera suslancial. Asi, por ejem-
plo, mediante la asimilacion digestiva, los ali-
mentos que un hombre come pierden su forma
sustancial —dejan de ser pan, o banano, o hue-
vo— para adquirir una forma distinta dentro del
organismo humano. Su esencia de pan, o banano.
o huevo se corrompid, con lo cual pasaron del
estado de pan, banano, o huevo a un estado de
elementos en el cuerpo humano.

Tenemos, pues, que muerte es destruccion o
corrupcién. Ahora bien, para que pueda darse
la muerte es necesario que un ser pueda ser
afectado por la corrupcién. Se entiende que
aqui nos referimos a la corrupcién sustancial.
Y para que se dé corrupciéon tiene que haber
un ser capaz de cambios sustanciales, Un cam-
bio implica siempre un punto de partida y un
punto de llegada, y algo que permanece (si no,
en lugar de cambio se daria una “aniquila-
cién” y una nueva “creacién™)., Es decir, im-
plica una dualidad. En otras palabras, la exis-
tencia de una dispersiéon. Por consiguiente, sélo
se puede corromper lo que ¢s compuesto, lo que
tiene en si mismo pluralidad. Lo que por su
misma esencia es simple no puede corrompetrse,
ya que no es sujeto de un cambio sustancial.

Apliquemos ya el concepto de
muerte al hombre.

El hombre. en cuanto ser corporal o mate-
rial, es mortal. ;Por qué? Evidentemente, por-
que posee una materia, un principio de aliena-
cién que lo hace susceptible de cambios sus-
tanciales. Por consiguiente, la muerte puede al-
canzar al hombre en cuanto material. Mas aun,
deciamos que la materia, en cuanto principio
de alienacién, se plasma en espacio y tiempo.
Esto quiere decir, en otras palabras, que el

9

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



hombre, en cuanto cuerpo animado, y ,por lo
tanto, intrinsecamente material, se constituye
como una continua corrupcién: la actividad cor-
poral supone una continua consumacién, hasta
llegar a la consumacién total, al cambio sustan-
cial, que viene dado en la muerte. De hec;ho,
el hombre se va acercando cada dia mas a su
muerte corporal. Lo cual no quiere decir que
la muerte vaya a llegar en un momento pre-
fijado por la estructura corporal, aunque tam-
bién puede darse el caso. La muerte puede su-
poner para €l cuerpo —y consiguientemente pa-
ra el hombre— un ataque traicionero, una in-
vasién sorpresiva. En todo caso, la muerte trae
al cuerpo humano una ruptura brutal, una co-
rrupcién. Ahora bien, puesto que el hombre es
una unidad sustancial —y hay que recalcar am-
bos términos: unidad y sustancial—, si un as-
pecto suyo, la materialidad en este caso, muerte,
el hombre entero muere. Si algo de uno no
muere, muere todo el uno. En el hombre, que
es una unidad, muerte la materialidad. Luego
“muere el hombre entero”.

Por otra parte, examinemos la otra vertiente
o aspecto del hombre, su aspecto personal, con
relacién a la muerte. Ya desde el primer mo-
mento de su existencia, el hombre es constituido
como un ser con un alma espiritual, que fuera
de informar o vitalizar la materia (lo que ha de
constituir el cuerpo humano) trasciende esa in-
formacioén, y se abre al absoluto. Ese ser espi-
ritual, ese principio de identificacién empieza a
obrar, desde el abismo de la alienacién o ma-
terialidad en que se halla sumergido, hasta lle-
gar a dar cima a esas perfeccipnes humanas,
que podemos admirar en los grandes hombres.

Al espiritu humano, desde el momento en
que el hombre inicia su existencia, se le pre-
senta una ardua labor. Primero, como obrero
desconocido de un gran edificio, ha de poner
los cimientos. Al espiritu le toca dirigir esa
empresa que es la edificacién ordenada del
cuerpo humano. Todavia en este momento, el
espiritu humano se halla tan absorbido en la
materialidad, que le es imposible pensar en un
desarrollo propio. Antes de volar, tiene que
construir el avién. Una vez terminada la ardua
empresa de construir y preparar el cuerpo hu-
mano, empieza su labor mas propia, la de su
desarrollo por mediacion de la materia.

El hombre, dada su esencia espiritual tras-
cendente, se abre por su inteligencia al absoluto
¥y por su libertad a la eternidad. Evidentemente,
s6lo al hombre, entre todos los seres del uni-
verso, se le presenta la facultad de juzgar. El
hombre, en contacto con los demas seres que
le rodean, afirma: “Esto es”, o “esto no es”.
Pero precisamente en este acto de “iluminacién”
de los seres que le rodean (Heidegger) el hom-

10

bre percibe su limitacién, y percibe la infinitud
del ser, en el que se encuentra y siente sumer-
gido. En otras palabras, por el juicio el hombre
se abre al absoluto del ser, al ser absoluto, con
lo que se conoce mas a si mismo y consigo mis-
mo se identifica. El ser humano se llena de
sentido, se identifica con su realidad. Este ser,
que es identidad, queda ya por lo mismo fuera
del espacio y del tiempo (que es alienacién).
Como participacién del absoluto es, en cierta
manera, absoluto en si mismo.

Por otra parte, el hombre se abre por su li-
bertad al reino de los valores. Cada vez que el
hombre, conocido un valor en su riqueza de
ser, dice “sf” mediante su libertad, y realiza
ese valor, el hombre realiza un acto que se
sitda en lo absoluto de ser, y en la eternidad.
Supongamos que un hombre realiza un acto de
amor. Ese acto, realizado en el espacio y en el
tiempo, permanece como acto ya concluso, como
un valor ya puesto. La oportunidad de realizar
ese acto de amor concreto fue unica: esa opor-
tunidad no se volvera a repetir en el mismo
sitio y tiempo (Scheler). Si el hombre puso ese
acto, la oportunidad Unica se realizé y, por con-
siguiente, permanecera como una realidad ab-
soluta. Absoluta no quiere decir otra cosa sino
que no depende de ninguna condicién. Y ese
acto de amor ya realizado no puede ser supri-
mido por ninguna condicién, ya que se sitia en
el pasado. El tiempo lo absolutizé. Mejor aun.
ese acto como que se salié del tiempo. Ese acto

_tiene un valor de eternidad, lograda en el

tiempo.

Ahora bien, el acto no es una cosa que se dé
con independencia de un ser. No es que se dé
un acto de amor aislado, como una entidad im-
palpable, sino mas bien es un ser, —es un hom-
bre concreto— el que realiza ese acto de amor.
La actividad no es mas que la manifestacién
de un ser. Todo ser, mediante su actividad esen-
cial, manifiesta su naturaleza, y al mismo tiem-
po va perfeccionando su entidad (se entiende,
todo ser que viene dado potencialmente, lo que
implica decir ser contingente). Asi, cada vez
que un hombre ejercita un acto de amor plasma
su ser en él, se realiza. Ese ser se eterniza como
persona humana, mediante su actividad esen-
cial. Por eso, 1o que permanece como secuestrado
fuera del tiempo, no son los actos aislados, sino
el ser personal del hombre, que se va actuali-
zando mediante su actividad realizadora de va-
lores.

Si se ha seguido nuesiro raciocinio, [facil-
mente se comprendera que el hombre, en cuanto
persona espiritual, se va realizando a través del
tiempo. Pero esa realizacién es eterna, ya que
es libre y unica. En este plano si valdria la

Digitalbizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



afirmacién de Sartre de que “el hombre es lo
que ¢l mismo se hace”.2 En realidad, somos
obra de nosotros mismos.

En este aspecto persona espiritual, el hom-
bre no se va consumiendo —como en el aspecto
material—, sino que se va haciendo: personal-
mente, el hombre va siendo. Si como materia
el hombre tiende a la disolucién, como espiritu
el hombre camina hacia su identificacién, hacia
su perféccion. Desde este punto de vista, la
muerte es como la firma que echamos al pie
de nuestra obra personal (Viktor E. Frankl).
La muerte, como corrupcién, supone algo que
pueda cambiar susatncialmente. Y si nuestro
ser personal es algo esencialmente simple, ab-
soluto y eterno —algo que estd fuera de las
categorias espacio-temporales—, la muerte no
puede alcanzarlo. Por consiguiente, podemos
afirmar con toda certeza que el hombre, en
cuanto ser espiritual,‘ personal, no puede morir,
es inmortal. Ahora bien, y aqui hemos de repe-
tir nuestro argumento anterior, si el hombre
es una unidad sustancial, y el hombre como ser
espiritual es inmortal, hemos de afirmar que
todo el hombre, el hombre entero es inmortal.

Nos encontramos, con esto, ante una doble
afirmacién, aparentemente contradictoria: De-
cimos, por una parte, que el hombre entero es
mortal y, por otra, que el hombre entero es in-
mortal. ;Cémo se ha de entender esto?

Una de las definiciones mas populares de la
muerte nos dice que esta representa el fin de
la existencia del hombre en cuanto peregrino.
En otras palabras, por la muerte el hombre de-
jaria ya de ser un peregrino (homo viator).
Trasladamos esta concepcién a términos mas
metafisicos, y responderemos con ello a la con-
tradiccién que se nos ha presentado.

El hombre, deciamos, en cuanto ser mate-
rial camina hacia su muerte. En cuanto ser es-
piritual, se va haciendo. Por lo tanto, la muerte
no puede suponer mas que un paso, en que el
hombre, liberado de las ataduras espacio-tem-
porales, queda en la realidad ya definitiva de
lo que fue realizado. El hombre permanece como
aquello que €l mismo ha hecho, 1o que su es-
piritu fue sacando del espacio y del tiempo, por
el ejercicio de su libertad. Por eso, la muerte
es como el paso de una existencia en la que
el hombre se encuentra ligado intrinsecamente
al espacio y al tiempo hacia una existencia libre
de estas categorias (no categorias kantianas),
y, por lo tanto, a una existencia definitiva. Co-

(2) SARTRE, Jean Paul.—'‘L’homme n’est rien d’
autre que ce qu'il se fait’.L’existentialisme est un
humanisme, Parfs, 1946, p, 22,

mo dice bellamente un joven filésofo espafiol,
“en la muerte no muero; s6lo ocurre que el
tiempo muere en mi”.3

Hay ocasiones en que un shock eléctrico
hacé que un alienado mental recupere su lucidez
y empiece a vivir una vida personal. Podemos
pensar que la muerte es como un shock que
recibe el hombre entero, en el que desaparece
su ligazén a este cuerpo espacio-temporal, para
iniciar una existencia definitiva, puramente
personal.

Pero si el hombre, por la muerte, deja de
tener una relacién con “esta” materia espacio-
temporal, por esencia tiene que seguir consti-
tuido por una relacién de espiritu y materia.
Esa materia —lo que los tedlogos llaman “cuer-
po glorificado”— posterior a la muerte ya no
seria espacio-temporal, sino distinta. ;Cual? El
filésofo se siente impotente ante un problema
cuyas premisas se le ocultan. Si podemos decir,
en primer lugar, que el concepto de materia
es analogo y, por consiguiente, no hay que
identificar “la” materia, con esta materia con-
creta que nosotros sentimos. En segundo lugar,
si (en términos escolasticos) materia prima y
forma sustancial se relacionan trascendental-
mente para formar una unidad, tienen que ade-
cuarse mutuamente. Luego si el alma humana
se va realizando personalmente, también la ma-
terai se¢ tendra que adecuar a ella en alguna
manera. Por ultimo, podemos afirmar que el
alma humana, con la muerte, no se separa del
mundo, sino que permanece en su relacién
mundana, hundida en el abismo del ser. El
hombre, con la muerte, ni se queda en este
mundo, ni se va de él. Sencillamente, ya no se
le pueden aplicar las categorias espacio-tempo-
rales, y si un criterio ontolégico. Por eso, afir-
mamos con Rahner, que el alma, “por la muerte,
no se convierte en acésmica, sino en pancésmi-
ca”, es decir, no abandona absolutamente el
mundo, sino que adquiere una relacién total
con ¢l, puesto que ya no la limita ni el espacio
ni el tiempo. Solemos sufrir el error de creer
que lo mas real es lo sensible, 1o meramente
empirico. De hecho, lo empirico es como una
capa superficial que indica, en cierta manera,
la presencia de un ser ontolégico, real pero in-
tangible. Con la muerte, desaparece la unién
empirica de hombre y mundo, pero se mani-
fiesta en toda su plenitud la unién ontolégica.
“Esta relacién pancdésmica del espiritu humano
con el mundo, que siempre tiene y a la que se
abre en la muerte —nos dice el mismo Rahner—

(3) ECHEVARRIA, José.—''Réflexions métaphysiques
sur la mort et le probléme du sujet’”’, Paris, 1957, p.
142. Citado por Ferrater Mora, ‘‘El ser y la muerte'’,
Madrid, 1962,

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Canas



no ha de interpretarse cn el sentido de que por
clla el mundo sea cuerpo del alma, como lo era
anles de la muerte de su propio cuerpo. No se
trata de una informacién sustancial del mundo
en su implicacion en el tiempo y el espacio.
Esa informacién es el concepto metafisico esco-
lastico de la relacién entre cuerpo y alma. Ni
tampoco se trata, maturalmente, de una omni-
presencia del alma en la totalidad del cosmos.
El alma, en efecto, abandona su lugar determi-
nado en tiempo y espacio dentro de este mundo
v de la relacién de las cosas particulares entre

si. ¥ por eso no puede pensarSe cn una repen-
tina ubicuidad en esta dimensién”. (...) “Esta
relaciéon cosmica... acaso pueda significar que
el aima, al abandonar en la muerte su forma
corporal limitada y abrirse al todo, concurre
de alguna menar a determinar el universo y
lo delerminaria precisamente como fondo de la
vida personal de los otros en cuanto seres cor-
poreoespirituales’.4

(4) RAHNER, Karl.—‘Sentido teolégico de la muer-
te’’, Barcelona, 1965, pags. 24-25.

e Por su rapidez

e Limpieza

Las Amas de Casa que saben Cocinar
prefieren las Estufas

TROPIGAS

e Economicas.

Convénzase pidiendo una demostracion al

Tel. 4004

Tropical Gas Company, Inc.

e Sencillas de operar

UN PRODUCTO

LAMINAS

de asbesto cemento ‘

No necesitan mantenimiento

ONJIAO0NW

N

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Canas





