
la Muerte Como Problema Filosófico 
Ignacio Martín Baró, S. J. 

Lic. en Filosofía por la Universidad Javeriana. 

Presentamos a nuestros lectores este interesante trabajo del joven filósofo Martín Baró, en 
el que nos expone la doctrina de la muerte bajo el consolador prisma de la inmortalidad. He aquí, 
en resumen, el hilo de su razonamiento: 

1.-Frente a materialistas y a espiritualistas, afirmamos que la m.uerte es un fenómeno 
humano y que, por lo tanto, afecta al hombre entero, ya que el hombre es una unidad sustancial. 

2.-EI hombre, en cuanto material, es afectado intrínsecamente por la muerte, ya que es 
capaz de cambios sustanciales, es decir, de corrupción. Por lo tanto, el hombre entero muere. 

3.-EI hombre, en cuanto espíritu personal, no puede ser afectado por la muerte, ya que 
es simple -incapaz de cambios sustanciales-, y se sitúa fuera del espacio y del tiempo. Por 
c:imiguiente, el hombre entero es inmortal. 

4.-Si el hombre entero muere y el hombre entero es inmortal, afirmamos que la muerte 
representa un paso de una existencia espacio-temporal, a un estado de existencia definitiva. 

5.-Como explicación a este paso que repres~nta la muerte humana, afirmamos que el hom­
bre, mediante su muerte, pasa de una relación con el mundo limitada espacio-temporalmente por 
este cuerpo concreto, a una relación pancósmica. Esto debido a que lo que desaparece con la 
muerte es el empirismo, permaneciendo la realidad ontológica del ser. 

Se suele pensar comúnmente que el filósofo 
,,s un ser objetivante que busca el meollo de 
los problemas vitales con la misma frialdad 
con que abre un fruto en busca de su carne. En 
muchos casos. esta concepción acierta. Sin em­
bargo, la historia de la filosofía se encuentra 
cargada de nombres, verdaderos filósofos para 
quienes los problemas formaban la intimidad 
de su propia vida. Tal vez la figura más excelsa 
(le todos los tiempos a este respecto haya sido 
la de Sócrates, para quien filosofar era vivir. 

Ifoy problemas, en verdad, que por su mis­
ma esencia nos aguijonean de tal manera, que 
la objetividad frente a ellos es difícil, por no 
dc~ir imposible. Ante su propia realidad. por 
,·jcmplo, ningún hombre puede sentirse indife­
n•1lte. Si así no fuera, habría que dejar de lla­
marle hombre. 

Ahora bien, si hay alguna realidad que se 
110s imponga en esta vida, esta realidad es la 
c1,, que esa vida, nuestra vida. mi vida, ha de 
ll-rminar. Concluirá ante o después, pero con­
rl uirá. Y si, como decía Pascal, "nada hay más 
brutal que un hecho", el hecho de la muerte, 
de mi muerte. es de una sangrante brutalidad. 
De ahí que ante el problema de la muerte sea 
difícil que el filósofo se despoje de su existen­
cialidad. El existencialismo hará de la muerte 
una de las realidades claves de la existencia 
humana. el látigo fundamental de la angustia. 

Para Heidegger, como para la corriente exis­
lencialista más típica, la muerte es el abismo 

final al que va a parar el ser humano. El hom­
ber es un "ser-para-la-muerte", el hombre -en 
etras palabras- es un "ser-para-la-nada". Tal 
vez no hayamos caído suficientemente en la 
cuenta de la gravedad de esta afirmación; el 
hombre es, por esencia, un ser-para-la-nada. Si 
así es, en verdad la vida del hombre es "una 
pasión inútil" (Sartre), y estaremos de acuerdo 
con Camus en que el único problema verdade­
ramente importante que nos podemos plantear 
es el del suicidio, es decir, si la vida merece la 
pena vivirse o no. Sin embargo, ni el mismo 
Heidegger pretendió afirmar tal cosa. De he­
cho, la nada para él tiene un sentido sumamente 
hondo. y más que a vacío se inclina a plenitud. 
No es este el momento de analizar a fondo la 
concepción heideggeriana sobre la muerte. Sin 
embargo, dejemos anotado que en ningún mo­
mento la muerte representa para él una total 
aniquilación. Si así fuera, Heidegger vendría 
a igualarse al materialismo más burdo. 

De hecho, ante el problema de la muerte se 
han adoptado dos posturas filosóficas, totalmen­
te inconciliables, basadas ambas en una concep­
ción fundamental de la naturaleza humana. 

La primera posición es la del materialista, 
para quien el hombre consiste en materia o 
productos de la materia. El hombre no es más 
que eso que vemos y palpamos, que podemos 
medir y cuantificar. Los así llamados fenóme­
nos espirituales, como el pensamiento, la refle­
xión o el amor, son productos directos de la 
materia, que en ellos llega a una gran perfec-

7 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



ción. Así, la muerte significaría la destrucción 
total del hombre, aunque no la destrucción de 
la materia. Para el materialista, la muerte viene 
a reivindicar una vez más la soberanía abso­
luta de la Materia, de quien todo sale y a quien 
todo vuelve. El hombre paga el tributo de su 
vida, pero la Materia continúa su progreso in­
finito. Por eso, la muerte es un acontecimiento 
accidental, la destrucción total de un hombre 
sí, pero la consagración del poder de la Materia. 
Esta sería una primera postura, extremista: el 
hombre no es más que materia y, como tal, es 
destruido totalmente por la muerte. El hombre, 
como hombre, es aniquilado por la muerte. 

Una segunda posición, no menos extremista 
que la anterior, es la puramente espiritualista o 
platónica. Como todos sabemos, para Platón la 
realidad del hombre se constituye por su espí­
ritu, que, en este mundo, se encuentra prisio­
nero del cuerpo. El hombre, es decir, el espíritu, 
es con relación a su cuerpo como un caballero 
a su caballo, o como un piloto a su navío. La 
muerte, por lo tanto, representa la liberación 
del espíritu humano -del hombre- que aban­
dona la cárcel de su cuerpo. El hombre, por la 
muerte, se libera de las ataduras de este cuerpo 
aprisionador. En realidad, para esta concepción 
platónica, la muerte no es un fenómeno propia­
mente humano, ya que la realidad del hombre 
-su alma- para nada es alcanzada por la 
muerte. 

Para el materialista, la muerte del hombre 
en nada difiere de la muerte de un animal, 
mientras que para el espiritualista platónico, la 
muerte no es una realidad que alcance al hom­
bre. Uno y otro hacen de la muerte un fenó­
meno despojado de su categoría de "humano". 

Contra unos y otros, afirmamos que la muer­
te es un fenómeno humano, más aún, nos atre­
veríamos a decir que la muerte es el fenómeno 
humano por excelencia. Una cosa es más hu­
mana cuanto más comprometido esté en ella el 
verdadero ser del hombre. Y en la muerte, co­
mo esperamos mostrar, el ser del hombre se 
halla comprometido en, su totalidad. Más aún, 
es la muerte la que da valor a toda la vida del 
hombre. Si la muerte no existiera como un fin 
imprevisto, tendríamos pleno derecho a la in­
dolencia, ya que siempre podríamos dejar para 
"mañana" la realización de cualquier acto. Es 
la muerte, por tanto, la que da valor a cada 
instante de nuestra existencia. Con razón podía 
afirmar Gide: "Un pensamiento no suficiente­
mente constante de la muerte no ha esclarecido 
todo lo que vale el más pequeño instante de tu 
vida ... Cada instante no tomaría este resplan­
dor admirable sino destacado. por así decirlo, 
sobre el fondo oscurísimo de la muerte".! Así, 

(1) GIDE, André.-"Les nourritures terrestres", Pa­
rís, 1927, pág. 49. 

a 

pues, la muerte afecta intrínsecamente toda 
nuestra vida, más aún, todo nuestro ser. La 
muerte se puede decir humana porque afecta 
al hombre, y al hombre entero. 

Ahora bien, el hombre constituye una rea­
lidad que se manifiesta en una doble vertiente. 
Por una parte, el hombre es una realidad espa­
cio-temporal, una realidad somato-biológica. 
Por otra parte, el hombre se constituye como 
una realidad personal, una realidad siempre di­
námica que va edificándose día a día, mediante 
el ejercicio de su libertad, plasmada en valores. 

En su aspecto somato-biológico, el hombre 
es una realidad material, situada en el espacio 
y en el tiempo. Esta realidad material del hom­
bre se presenta ante nuestros ojos como su cor­
poralidad. Cabría preguntarse aquí qué es el 
c_uerpo humano. Anatómica y fisiológicamente, 
ya lo conocemos: una estructura animal perfec­
ta, con un orden admirable en la armazón de 
sus 208 huesos, los dinamismos y resortes de sus 
músculos, el pasmoso sistema de regadío que 
constituye la circulación sanguínea, etc. Pero 
no es tanto la composición empírica del cuerpo, 
cuanto su composición ontológica o metafísica 
la que nos interesa. Y nos preguntamos: ¿Qué 
es el cuerpo humano? En otras palabras: ¿qué 
es lo que hace que toda esa serie de elementos 
químicos constituyan un cuerpo humano? Más 
o menos, un cuerpo humano normal consta de: 
l. Agua suficiente -como para llenar un reci­
piente de unos 40 litros; 2. Grasa en cantidad 
bastante como para producir unos 7 jabones; 3) 
Carbón con 1:!l que se podrían hacer unos 9.000 
lapiceros; 4. Fósforo que bastaría para unas 
2.000 cerillas; 5. Acero suficiente como para 
hacer un clavo de medianas dimensiones; 6. Cal 
bastante como para blanquear una habitación, 
y otras pequeñas cantidades de azufre, magne­
sio, etc. Nos volvemos a preguntar: ¿Qué es lo 
que hace que todos estos elementos no sigan 
tranquilamente su camino, cada cual por su 
parte, y se agrupen y organicen en la estructura 
maravillosa que es un cuerpo humano? Sólo 
nos queda una respuesta: Existe un "principio 
vital" que anima a todos estos elementos, in­
fundiéndoles un orden, una dinámica, y asig­
nándoles una función dentro de un conjunto 
(Gestalt). El principio vital ordena todos esos 
elementos químicos de manera análoga a como 
un imán ordena las limaduras de hierro en un 
campo magnético. Todo ser viviente posee un 
principio vital: las plantas, los animales, el hom­
bre. Ese principio vital suele recibir el nombre 
de "alma": así, tendremos un alma vegetal, otra 
animal y otra humana. De hecho, el alma del 
hombre es esencialmente espiritual, es decir, 
trasciende su labor de informadora o vitalizado­
ra de una materia. siendo capaz de volver sobre 
sí mi~ma y de abrirse al absoluto. Así, pues, el 
alma humana, a diferencia del alma o principio 
vital vegetal y animal, es un alma espiritual. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



<Lo que diferencia al hombre no es la "psiche'·, 
sino el "nous"). Ahora bien, los elementos que 
componen el cuerpo humano, puesto que están 
animados por un principio espiritual, en cierta 
manera como que se espiritualizan ellos mis­
mos. Por eso el cuerpo humano se sitúa en un 
plano especialísimo con relación a los ·demás 
cuerpos del universo, y sólo mediante la analo­
gía podemos situarlos en un mismo orden y 
bajo el mismo apelativo de cuerpos. Pero 
puesto que, según el viejo adagio escolástico 
de que "lo que se recibe se recibe a la manera 
del recipiente", el cuerpo humano, aun cuando 
humano por la información de un principio 
vital espiritual, es fundamentalmente material: 
la materia recibe la información del espíritu a 
la manera de la materia. Por consiguiente, el 
hombre, en cuanto corporal, es material. 

La materia dice por su misma esencia dis­
persión. Donde hay materia no puede haber 
más materia, es decir, una parte de materia, 
centrada espacio-temporalmente, impide que 
otra parte de materia ocupe el mismo espacio 
en el mismo tiempo. Vemos, así, claro que la 
materia es dispersión. La materia tiene unas 
partes fuera de otras partes. Por consiguiente. 
la materia puede ser llamada, con razón, "prin­
cipio de alienación", es decir, aquel principio 
que hace al ser dispersarse, salir de sí mismo 
como un enajenado a ocupar el espacio y el 
tiempo. Cuanto más materia, más dispersión 
-más alienación. 

Por otra parte, como nos muestra bellamente 
Bergson en su obra "Matiére et Mémoire", si la 
materia es duración diluida, distendida, es de­
cir, expansión de ser, el espíritu es el máximo 
de concentración, es -decimos nosotros- iden­
tificación de ser. En ptras palabras, el espíritu 
es "principio de identificación". Observemos a 
una persona que se concentra para pensar: 
veamos cómo instintivamente se recoge en si 
misma -se diría que prescinde de su cuerpo, 
reducido al mlnimo- y se identifica en un pun­
to mental: el esplritu está mostrando sus carac-. 
terísticas -concentración, identificación. Todos 
hemos vivido la experiencia de que nos sinta­
mos más plenos de ser, más nosotros mismos 
cuando obramos conscientemente,· que cuando 
dormimos u obramos mecánicamente. En el 
obrar consciente. influye primariamente nuestro 
espíritu -principio de identificación. En el 
obrar mecánico, influye primariamente nuestra 
materialidad -principio de alienación. 

Ahora bien. ya sabemos que el hombre es 
una síntesis de espíritu y materia ("espíritu-en­
la-materia"), que en el hombre su materialidad 
es animada por un principio vital espiritual. 
Así, el hombre es como un resorte distendido 
entr esu espiritualidad y su materialidad, entre 
su alienación y su identificación (recordemos, 

a este propósito, la teol'Ía del P. Teilhard de 
Chardin). 

Decíamos que la materialidad, principio de 
alienación, se plasma espacio-temporalmente: 
toda materia ocupa un espacio y un tiempo. Más 
aún. en cuanto materia se reduce a estas dos 
dimensiones: espacio y tiempo. Por consiguien­
te, la materia es una especie de cápsula vacla 
en espera de algo que la informe y la especifi­
que. La materia es de por si mera alienación o 
dispersión. 

Ahora podemos preguntarnos qu6 ea la muer­
te en general. Una palabra se nos viene inme­
diatamente a la lengua: de1truccl6n. Le muerte 
es una destrucción. Destrucción que, en término 
más filosófico, es llamada corrupcl6n. La corrup­
ción representa una disolución del estado pre­
sente de un ser, que pasa a otro estado. Si la 
corrupción es accidental, es decir, no afecta a la 
esencia intrínseca de un ser, el paso será mera­
mente accidental. Ahora bien, si la corrupción 
es sustancial. es decir, afecta a la esencia misma 
del ser. el paso será sustancial. Así. por ejem­
plo, mediante la asimilación digestiva, los ali­
mentos que un hombre come pierden su forma 
rnstancial -dejan de ser pan, o banano, o hue­
vo- para adquirir una forma distinta dentro del 
organismo humano. Su esencia de pan, o banano. 
o huevo se corrompió, con lo cual pasaron del 
estado de pan, banano, o huevo a un estado de 
elementos en el cuerpo humano. 

Tenemos, pues, que muerte es destrucción o 
corrupción. Ahora bien, para que pueda darse 
la muerte es necesario que un ser pueda ser 
afectado por la corrupción. Se entiende que 
aquí nos referimos a la corrupción sustancial. 
Y para que se dé corrupción tiene que haber 
un ser capaz de cambios sustanciales. Un cam­
bio implica siempre un punto de partida y un 
punto de llegada, y algo que permanece (si no. 
en lugar de cambio se daría una "aniquila­
ción" y una nueva "creación")., Es decir, im­
plica una dualidad. En otras palabras. la exis­
tencia de una dispersión. Por consiguiente, sólo 
se puede corromper lo que es compuesto, lo que 
tiene en sí mismo pluralidad. Lo que por su 
misma esencia es simple no puede corromperse. 
ya que no es sujeto de un cambio sustancial. 

Apliquemos ya el concepto de 
muerte al hombre. 

El hombre. en cuanto ser corporal o mate­
rial, es mortal. ¿Por qué? Evidentemente, por­
que posee una materia, un principio de aliena­
ción que lo hace susceptible de cambios sus­
tanciales. Por consiguiente, la muerte puede al­
canzar al hombre en cuanto material. Más aún, 
decíamos que la materia, en cuanto principio 
de alienación, se plasma en espacio y tiempo. 
Esto quiere decir, en otras palabras, · que el 

9 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



hombre, en cuanto cüerpo animado, y ,por lo 
tanto, intrínsecamente material, se constituye 
como una continua corrupción: la actividad cor­
poral supone una contínua consumación, hasta 
llegar a la consumación total, al cambio sustan­
cial, que viene dado en la muerte. De hecho, 
el hombre se va acercando cada día más a su 
muerte corporal. Lo cual no quiere decir que 
la muerte vaya a llegar en un momento pre­
fijado por la estructura corporal, aunque tam­
bién puede darse el caso. La muerte puede su­
poner para el cuerpo -y consiguientemente pa­
ra el hombre-- un ataque traicionero, una in­
vasión sorpresiva. En todo caso, la muerte trae 
al cuerpo humano una ruptura brutal, una co­
rrupción. Ahora bien, puesto que el hombre es 
una unidad sustancial -y hay que recalcar am­
bos términos: unidad y sustancial-, si un as­
pecto suyo, la materialidad en este caso, muerte, 
el hombre entero muere. Si algo de uno no 
muere, muere todo el uno. En el hombre, que 
es una unidad, muerte la materialidad. Luego 
"muere el hombre entero". 

Por otra parte, examinemos la otra vertiente 
o aspecto del hombre, su aspecto personal, con 
relación a la muerte. Ya desde el primer mo­
mento de su existencia, el hombre es constituido 
como un ser con un alma espiritual, que fuera 
de informar o vitalizar la materia (lo que ha de 
constituir el cuerpo humano) trasciende esa in­
formación, y se abre al absoluto. Ese ser espi­
ritual, ese principio de identificación empieza a 
obrar, desde el abismo de la alienación o ma­
terialidad en que se halla sumergido, hasta lle­
gar a dar cima a esas perfeccipnes humanas, 
que podemos admirar en los grandes hombres. 

Al espíritu humano, desde el momento en 
que el hombre inicia su existencia, se le pre­
senta una ardua labor. Primero, como obrero 
desconocido de un gran edificio, ha de poner 
los cimientos. Al espíritu le toca dirigir esa 
empresa que es la edificación ordenada del 
cuerpo humano. Todavía en este momento, el 
espíritu humano se halla tan absorbido en la 
materialidad, que le es imposible pensar en un 
desarrollo propio. Antes de volar, tiene que 
construir el avión. Una vez terminada la ardua 
empresa de construir y preparar el cuerpo hu­
mano, empieza su labor más propia, la de su 
desarrollo por mediación de la materia. 

El hombre, dada su esencia espiritual tras­
cendente, se abre por su inteligencia al absoluto 
y por su libertad a la eternidad. Evidentemente, 
sólo al hombre, entre todos los seres del uni­
verso, se le presenta la facultad de juzgar. El 
hombre, en contacto con los demás seres que 
le rodean, afirma: "Esto es", o "esto no es". 
Pero orecisamente en este acto de "iluminación" 
de los seres que le rodean (Heidegger) el hom-

10 

bre percibe su limitación, y percibe la infinitud 
del ser, en el que se encuentra y siente sumer­
gido. En otras palabras, por el juicio el hombre 
se abre al absoluto del ser, al ser absoluto, con 
lo que se conoce más a sí mismo y consigo mis­
mo se identifica. El ser humano se llena de 
sentido, se identifica con su realidad. Este ser, 
que es identidad, queda ya por lo mismo fuera 
del espacio y del tiempo (que es alienación). 
Como participación del absoluto es, en cierta 
manera, absoluto en sí mismo. 

Por otra parte, el hombre se abre por su li­
bertad al reino de los valores. Cada vez que el 
hombre, conocido un valor en su riqueza de 
ser, dice "si" mediante su libertad, y realiza 
ese valor, el hombre realiza un acto que se 
sitúa en lo absoluto de ser, y en la eternidad. 
Supongamos que un hombre realiza un acto de 
amor. Ese acto, realizado en el espacio y en el 
tiempo, permanece como acto ya concluso, como 
un valor ya puesto. La oportunidad de realizar 
ese acto de amor concreto· fue única: esa opor­
tunidad no se volverá a repetir en el mismo 
sitio y tiempo (Scheler). Si el hombre puso ese 
acto, la oportunidad única se realizó y, por con­
siguiente, permanecerá como una realidad ab­
soluta. Absoluta no quiere decir otra cosa sino 
que no depende de ninguna condición. Y ese 
acto de amor ya realizado no puede ser supri­
mido por ninguna condición, ya que se sitúa en 
el pasado. El tiempo lo absolutizó. Mejor aún. 
ese acto como que se salió del tiempo. Ese acto 

. tiene un valor de eternidad, lograda en el 
tiempo. 

Ahora bjen, el acto no es una cosa que se dé 
con independencia de un ser. No es que se dé 
un acto de amor aislado, como una entidad im­
palpable, sino más bien es un ser, -es un hom­
bre concreto- el que realiza ese acto de amor. 
La actividad no es más que la manifestación 
de un ser. Todo ser, mediante su actividad esen­
cial, manifiesta su naturaleza, y al mismo tiem­
po va perfeccionando su entidad (se entiende 
todo ser que viene dado potencialmente, lo qu~ 
implica decir ser contingente). Así, cada vez 
que un hombre ejercita un acto de amor plasma 
su ser en él, se realiza. Ese ser se eterniza como 
persona humana, mediante su actividad esen­
cial. Por eso, lo que permanece como secuestrado 
fuera del tiempo, no son los actos aislados sino 
el ser personal del hombre, que se va actuali­
zando mediante su actividad realizadora de va­
lores. 

Si se ha seguido nuestro raciocm10, fácil­
mente se comprenderá que el hombre, en cuanto 
persona espiritual, se va realizando a través del 
tiempo. Pero esa realización es eterna, ya que 
es libre y única. En este plano sí valdría la 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



afirmación de Sartre de que "el hombre es lo 
que él mismo se hace".2 En realidad, somos 
obra de nosotros mismos. 

En este aspecto persona espiritual, el hom­
bre no se va consumiendo -<:orno en el aspecto 
material-, sino que se va haciendo: personal­
mente, el hombre va siendo. Si como materia 
el hombre tiende a la disolución, como espiritu 
el hombre camina hacia su identificación, hacia 
su perfección. Desde este punto de vista, la 
muerte es como la firma que echamos al pie 
de nuestra obra personal (Viktor E. Frankl). 
La muerte, como corrupción, supone algo que 
pueda cambiar susatncialmente. Y si nuestro 
ser personal es algo esencialmente simple, ab­
soluto y eterno -algo que está fuera de las 
categorías espacio-temporales-, la muerte no 
puede alcanzarlo. Por consiguiente, podemos 
afirmar con toda certeza que el hombre, en 
cuanto ser espiritua( personal, no puede morir, 
es inmortal. Ahora bien, y aquí hemos de repe­
tir nuestro argumento anterior, si el hombre 
es una unidad sustancial, y el hombre como ser 
espiritual es inmortal, hemos de afirmar que 
todo el hombre, el hombre entero es inmortal. 

Nos encontramos, con esto, ante una doble 
afirmación, aparentemente contradictoria: De­
cimos, por una parte, que el hombre entero es 
mortal y, por otra, que el hombre entero es in­
mortal. ¿Cómo se ha de entender esto? 

Una de las definiciones más populares de la 
muerte nos dice que esta representa el fin de 
la existencia del hombre en cuanto peregrino. 
En otras palabras, por la muerte el hombre de­
jaría ya de ser un peregrino (horno viator). 
Trasladamos esta concepción a términos más 
metafísicos, y responderemos con ello a la con­
tradicción que- se nos ha presentado. 

El hombre, decíamos, en cuanto ser mate­
rial camina hacia su muerte. En cuanto ser es­
piritual, se va haciendo. Por lo tanto, la muerte 
no puede suponer mas que un paso, en que el 
hombre, liberado de las ataduras espacio-tem­
porales, queda en la realidad ya definitiva de 
lo que fue realizado. El hombre permanece como 
aquello que él mismo ha hecho, lo que su es­
píritu fue sacando del espacio y del tiempo, por 
el ejercicio de su libertad. Por eso, la muerte 
es como el paso de una existencia en la que 
el hombre se encuentra ligado intrínsecamente 
al espacio y al tiempo hacia una existencia libre 
de estas categorías (no categorías kantianas), 
y, por lo tanto, a una existencia definitiva. Co-

(2) SARTRE, Jean Paul.-"L'homme n'est rlen d' 
autre que ce qu'il se fait" .L'existentialism~ esi un 
l'lumani•me, Parla, 1946, p, ;!?, 

mo dice bellamente un joven filósofo español, 
"en la muerte no muero; sólo ocurre que el 
tiempo muere en mí".3 

Hay ocasiones en que un shock eléctrico 
hacé que un alienado mental recupere su lucidez 
y empiece a vivir una vida personal. Podemos 
pensar que la muerte es como un shock que 
recibe el hombre entero, en el que desaparece 
su ligazón a este cuerpo espacio-temporal, para 
iniciar una existencia definitiva, puramente 
personal. 

Pero si el hombre, por la muerte, deja de 
tener una relación con "esta" materia espacio­
temporal, por esencia tiene que seguir consti­
tuido por una relación de espíritu y materia. 
Esa materia -lo que los teólogos llaman "cuer­
po glorificado"- posterior a la muerte ya no 
seria espacio-temporal, sino distinta. ¿Cuál? El 
filósofo se siente impotente ante un problema 
cuyas premisas se le ocultan. Sí podemos decir, 
en primer lugar, que el concepto de materia 
es análogo y, por consiguiente, no hay que 
identificar "la" materia, con esta materia con­
creta que nosotros sentimos. En segundo lugar, 
si (en términos escolásticos) materia prima y 
forma sustancial se relacionan trascendental­
mente para formar una unidad, tienen que ade­
cuarse mutuamente. Luego si el alma humana 
se va realizando personalmente, también la ma­
terai se· tendrá que adecuar a ella en alguna 
manera. Por último, podemos afirmar que el 
alma humana, con la muerte, no se separa del 
mundo, sino que permanece en su relación 
mundana, hundida en el abismo del ser. El 
hombre, con la muerte, ni se queda en este 
mundo, ni se va de él. Sencillamente, ya no se 
le pueden aplicar las categorías espacio-tempo­
rales, y sí un criterio ontológico. Por eso, afir­
mamos con Rahner, que el alma, "por la muerte, 
no se convierte en acósmica, sino en pancósmi­
ca", es decir, no abandona absolutamente el 
mundo, sino que adquiere una relación total 
con él, puesto que ya no la limita ni el espacio 
ni el tiempo. Solemos sufrir el error de creer 
que lo más real es lo sensible, lo meramente 
empírico. De hecho, lo empirico es como una 
capa superficial que indica, en cierta manera, 
la presencia de un ser ontológico, real pero in­
tangible. Con la muerte, desaparece la unión 
empírica de hombre y mundo, pero se mani­
fiesta en toda su plenitud la unión ontológica. 
"Esta relación pancósmica del espíritu humano 
con el mundo, que siempre tiene y a la que se 
abre en la muerte -nos dice el mismo Rahner-

(3) ECHEVARRIA, José.-"Réflexiona métaphysiques 
sur la mort et le probléme du suJet", Parls, 1957, p. 
142. Citado por Ferrater Mora, "El se.r y la muerte", 
Madrid, 1962, 

1 1 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



no ha de interpretarse en el sentido de que por 
l'lla el mundo sea cuerpo del alma, como lo era 
antes de la muerte de su propio cuerpo. No se 
trata de una información sustancial del mundo 
en su implicación en el tiempo y el espacio. 
Esa información es el concepto metafísico esco­
lástico de la relación entre cuerpo y alma. Ni 
tampoco se trata. naturalmente. de una omni­
presencia del alma en la totalidad del cosmos. 
El alma. en efecto, abandona su lugar determi­
nado en tiempo y espacio dentro de este mundo 
y de la relación de las cosas particulares entre 

sí. y por eso no puede pensarse en una repen­
tina ubicuidad en esta dimensión". ( ... ) "Esta 
relación cósmica . . acaso pueda significar que 
el alma. al abandonar en la muerte su forma 
corporal limitada y abrirse al todo. concurre 
de alguna menar a determinar el universo y 
lo determinaría precisamente como fondo de la 
vida personal de los otros en cuanto seres cor­
poreoespiri tua les'·. 4 

(4) RAHNER. Karl.-"Sentido teológico de la muer­
te", Barcelona, 1965, págs. 24-25. 

Las Amas de Casa que saben Cocinar 
prefieren las Estufas 

• Por su rapidez. 

• Limpieza 

• 
• 

Sencillas de operar 

Económica■ • 

Convénzase pidiendo una demostración al 

Tel. 4004 

Tropical Gas Company, lnc. 

;z! 

~ 

1 2 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas




