Revista Mensual de Orientacion y Cultura dirigida por los PP. Jesuitas de C. A.

Ano XXI

Ceniro América, Abril de 1966.

I Niumero 214

Aclarando el Concilio.

El Decreto Sobre la Libertad Religiosa

Junto a la publicacién de los documentos
conciliares para uso de los fieles comenzarian a
publicarse también los comentarios que su recta
interpretacion y su aplicacién a la practica re-
quiere. Su necesidad es evidente, si no han de
quedar reducidos a letra muerta. Y es la misma
Iglesia la que a través de su Magisterio ordi-
nario impulisa este trabajo de desmenuzamiento
y de divulgacién entre el pueblo cristiano de
las verdades contenidas en los mismos.

He aqui uno de esos trabajos aplicado a un
punto que encierra en si mismo cierta dificultad
de interpretacién y que ha sido oscurecido por
los comentarios divulgados entre el gran pa-
blico por gentes no especializadas en esta ma-
teria y que consideran a este decreto como una
rectificacion doctrinal. El P. Santlago de Ani-
tua, con su claridad acostumbrada, nos expone
a continuacién el sentido y alcance de esta dis-
posicién conciliar.

Introduccidn.

El esquema sobre la libertad de conciencia
en materia religiosa ha sido uno de los mas
discutidos en el Concilio. En primera instancia,
requirié una intervencién especial y personal
del mismo Pontifice Pablo VI, que lo aplazé
hasta la Gltima sesién. A esta intervencién pon-
tificia precedieron discusiones y peticiones un
tanto violentas en pro y en contra del esquema.
Las votaciones de los Padres habian patentizado
que el esquema les agradaba “iuxta modum”,

Santiago de Anitua, S.J.
Doctor en Filosofia y Teologia.

es decir con correcciones, Por fin, en la Gltima
sesion se aprobd el esquema, y esta aprobacién
jaleada sensacionalisticamente por la prensa,
parecié una victoria de la corrien'e liberal de
la Iglesia. Muchos catélicos integristas hicieron
un acto de fe heroica para acatar tal disposicién
conciliar. La discusién siguié en el seno de los
mismos Padres conciliares, y al poco tiempo se
aprobaron algunas proposiciones suplementa-
rias, que a los peor intencionados parecieron
pequenias revanchas de la corriente tradiciona-
lista y remiendos viejos sobre el pafio nuevo
del esquema aprobado. En ellos se aseguraba
la obligacién de estudiar y abrazar la religién
catblica, se exponfa la necesidad de la evange-
lizacién misionera y se daba aparentemente
cierta intervencién al poder estatal en defensa
de la verdadera religién. Con esto la confusién,
que plantea ya el problema en si mismo, se
agudizaba en las mentes sinceras de los cat6-
licos no del todo formados teolégicamente.

Por estas razones nos proponemos aclarar el
alcance de la libertad de conciencia de un modo
somero y rapido.

1.—Libertad de conciencia y libertad de la
persona en seguir su conciencia.

En primer lugar hemos de precisar los tér-
minos del problema, Podemos decir que esa ha
sido precisamente la labor del Concilio: no tan-
to traer doctrinas nuevas —y menos en oposi-
cién con las doctrinas pontificias anteriores, que

61

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



son claras y terminantes— cuanto poner en cla-
ro la extensién de la libertad concedida por ta-
les doctrinas. El Concilio ha querido comple-
mentar, no anular, las ensefianzas precedentes.
Los documentos anteriores se tijaban sobre todo
en los limites del error, en la condenacién de
las falsas libertades; el Concillo ha querido es-
tablecer la extensién legitima de la libertad hu-
mana: ha ostentado la cara pesitiva del proble-
ma, que hasta ahora, a causa de los errores rei-
nantes, habfa sido tratado de forma negativa y
condenatoria. Nada maés; pero ello bien merecia
una intervencién conciliar,

En primer lugar: a).—E| error no tiene dere-
chos. Esto sigue siendo cierto teolégica y filo-
s6ficamente. Por eso la Iglesia define dogmas
de fe y rechaza como heréticos, a los que no
admitan estas verdades. El cristiano no tiene
derecho a creer verdadero lo que la Iglesia ha
condenado como falso. Cristo vino a dar testi-
monio de la verdad. El es la Verdad. Teolégi-
camente esto es irrefutable. Y filos6ficamente
también es incontrovertible. La verdad es el fin
del entendimiento, no el error. Y admitir como
verdad lo que aparece claramente como error
es negar la misma naturaleza del entendimiento

humano.

b).—La conciencia subjetiva del hombre no
es la creadora de la verdad. También esto es
incontrovertible. La conciencia descubre la ver-
dad, no la crea; se acomoda al valor, no lo hace.
La verdad es algo que se nos impone desde fue-
ra y exige nuestro asentimiento, no algo que
nosotros creamos con nuestro asentimiento. La
conciencia conoce y promulga el valor, no es
constitutiva del valor. No dépenden de nuestra
mente las verdades matematicas, ni las leyes
fisicas, ni los valores morales. La conciencia es
normada por los valores y no viceversa. El rela-
tivismo critico estd refutado por toda sana filo-
sofia, y el relativismo moral por la filosofia y
por la doctrina de la Iglesia. La condenaci6én
de la ética de la situacion, fue uno de los actos
mé&s importantes del magisterio de Pio XIL Y
sigue en pie. Por tanto no se puede hablar de
libertad de la conciencia en este sentido relati-

vista.

¢).—PERO la conciencia puede estimar como
verdad a lo erréneo y como bueno a lo malo.
También esto es una verdad empiricamente in-
controvertible y siempre lo ha reconocido la
doctrina realista de la Iglesia. Es el problema
de la formacién de la conciencia y del pecado
material y formal. Este ha sido siempre un pro-
blema pastoral, y por eso ha tenido que enfo-
carlo también el Concilio. La raiz del error en
la conciencia estd en la misma ignorancia y de-
bilidad de la mente humana, que es influida,
sobre todo en los problemas religiosos y mora-
les, por diversos factores educacionales, am-

62

bientales, etc. El problema, que ha preocupado

-..al Concilio, se centra en este punto concreto.

¢(Es libre el hombre para seguir-—el -dictamen
invenciblemente erréneo de su conciencia
—cierta, aunque falsa— o no? ;Hasta dénde se
extiende esta libertad? ;Tienen derecho los de-
mas o el Estado para impedirle seguir el dicta-
men de su coréiéncia errénea? La solucién a
estas interrogantes implica otros problemas
también vitales: intervencién estatal en favor
de una religién concreta, derecho a misionar y
otros.

2—E! hombre tiene obligaclén —y por ende
derecho— a seguir el dictamen de su con-
ciencia clerta, aunque é&sta sea errénea.

La ética catblica ha defendido siempre que
la conciencia particular es'la norma ultima de
accién moral, siempre que ésta sea cierta, Si
una persona estd convencida de que en dia de
abstinencia no se pueden comer huevos —aun-
que tal cosa mo esté prohibida— y obra contra
su conciencia, de hecho peca. El pecado estd en
la voluntad y en la intenci6én mas que en el
acto externo. De ahi la importancia de la for-
macién de la conciencia. Por el contrario; si
una persona estd Iintimamente persuadida de
que matando a un tirano hace un acto de jus-
ticia, sera reo de magnicidio ante el tribunal
humano, pero no ha sido reo de pecado ante el
tribunal de Dios. Las leyes humanas constatan
los actos externos, Dios ve en lo profundo del
corazén. Lo moral es mas intimo que lo juridico.

La conciencia, como norma de accién, tiene
que ser cierta. Es decir; ha de proponer una
accion o una doctrina como cierta, buena u
obligatoria, o como ciertamente mala o prohi-
bitiva. Si alguno obrara, teniendo duda de la
bondad de su accién, admitiria ya la probabili-
dad de obrar mal, y aun asi lo querria con la
voluntad absoluta que supone toda accién. Por
tanto, querria algo, no por la bondad del valor,
sino aun a pesar de que aquello pudiera resultar
malo; y en consecuencia no con una voluntad
buena, sino egofsta y cerrada al bien moral. Por
ello la accién resultaria pecaminosa.

Lo mismo ocurre en materia religiosa. El
hombre tiene obligacién de seguir el dictamen
cierto de su conciencia en materia religiosa,
aunque la conciencia sea errénea. Y obligarle a
obrar contra el dictamen de esta conciencia se-
ria obligarle a pecar. Nadie tiene derecho a
inducir a otro a pecado. Pero, en caso de que
la duda surja en su conciencia acerca de la bon-
dad o verdad de su religién, tiene la obligacién
de investigar, y tras la investigacién, de abrazar
la religién que le parezca ciertamente verda-
dera. Obrar de otra manera seria injuriar a
Dios. De ahi la enmienda aprobada al esquema
conciliar.

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



3.—Extensién de la libertad religlosa.

La libertad religiosa se extiende tanto cuan-
to se extiende la obligacién de seguir una con-
ciencia cierta. Por tanto, no sélo a un culto in-
terno, sino también externo y aun publico, por-
que a esto incita la conciencia de un hombre,

" que es por naturaleza social. Incluso podemos
decir, que la conciencia en materia religiosa
incita naturalmente al proselitismo. La religién
aparece como el antidoto del mal y del mate-
rialismo en el mundo. Y un hombre convencido
de esta verdad no se puede oponer a ella.

Pero, en el ejercicio de estos derechos puede
haber ya conflicto con la libertad de otras con-
ciencias. Toda accién externa ha de ser regulada
conforme a las exigencias del bien comun. De
ahi los limites, que pueden sufrir los derechos
de la conciencia religiosa, cuando se pasa al
campo de las acciones externas y sociales. ¥ en
ellas cabe incluso la intervencién del Estado,
como tutor del bien comun.

4.—Observaciones finales.

El esquema conciliar no ha cambiado la doc-
tnria tradicional de la iglesia, sino el enfoque
de ella. Por eso ha podido desorientar. Pecaba
quizd un poco de unilateral, como los documen-
tos anteriores pecaban del mismo defecto. Los
documentos anteriores hacian frente a errores
determinados, y condenaban lo que de malo en
ellos habia; la declaracién del Concilio ha en-
focado el aspecto pastoral y ha puesto de relie-
ve la prerrogativa de la libertad humana, sin
anular las ensefianzas precedentes. El peligro de
toda polémica es precisamente esta parcialidad
de visién. Cada documento de la Iglesia tiene
ante si un objetivo concreto, y de él trata, sin

pretender una-exposicién exhaustiva del pro-
blema. Por eso al méargen de las ensefianzas eX-
presas del magisterio, quedan muchas otras ver-
dades, que no dejan de serlo por el solo hecho
de que no se las haya tratado expresamente.

El motivo de tanta discusién y desorientacién
en la interpretacién de las ensefianzas concilia-
res ha estribado, a nuestro parecer, en esta di-
versidad de enfoque con que era considerado.
Si los documentos anteriores eran predominan-
temente negativos, el Concilio ha expresado su
doctrina de una manera predominantemente
positiva. Y cuando falta el equilibrio, ambos
extremos son peligrosos. Asi el Concilio en su
declaracién primitiva se fijaba —a nuestro en-
tender— demasiado exclusivamente en la ex-
tensién de las prerrogativas de la libertad y no
tanto en sus limites. Mas atn: consideraba el
caso de los derechos de la conciencia errénea,
y no tan expresamente los de la conciencia cier-
ta y verdadera a defenderse de un error cierto
y, por ende, necesariamente pernicioso. Y tam-
bién era preciso considerar este derecho, que
objetivamente ha de prevalecer sobre el de la
conciencia en si errénea.

Por fin, el mandato de Cristo de predicar a
todas las gentes, la conviccién cierta y dogmaéti-
ca de que s6lo en Cristo estd la salvacién, la
caridad de Cristo que nos impulsa a hacer par-
ticipes a todos los hombres de los tesoros de la
gracia y de los sacramentos, habian de ser ex-
puestos mas largamente en una nueva declara-
cién sobre las misiones. Igualmente en la doc-
trina contra el ateismo se tendran en cuenta las
declaraciones ya aprobadas. De esta manera, la
doctrina completa sobre la libertad religiosa
s6lo podra apreciarse teniendo en cuenta todos
los documentos conciliares.

L EABRTGADAS L CDM

UN PRODUGTO

LAMINAS

de asbesto ccmento

No necesitan mantenimiento
——

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias





