
Revista Mensual de Orientación y Cultura dirigida por los PP. Jesuitas de C. A. 

Año XXI 
11 

Centro América, Abril de 1966. 11 Número 214 

Aclarando el Concilio. 

El Decreto Sobre la libertad Religiosa 

Junto a la publicación de los documentos 
conciliares para uso de los fieles comenzarán a 
publicarse también los comentarios que su recta 
interpretación y su aplicación a la práctica re­
quiere. Su necesidad es evidente, si no han de 
quedar reducidos a letra muerta. Y es la misma 
Iglesia la que a través de su Magisterio ordi­
nario impulsa este trabajo de desmenuzamiento 
y de divulgación entre el pueblo cristiano de 
las verdades contenidas en los mismos. 

He aquí uno de esos trabajos aplic;ado a un 
punto que encierra en si mismo cierta dificultad 
de interpretación y que ha sido oscurecido por 
los comentarios divulgados entre el gran pú­
blico por gentes no especializadas en esta ma­
teria y que consideran a este decreto como una 
rectificación doctrinal. El P. Santiago de Ani­
tua, con su claridad acostumbrada, nos expone 
a cc.ntinuación el sentido y alcance de esta dis­
posición conciliar. 

Introducción. 

El esquema sobre la libertad de conciencia 
en materia religiosa ha sido uno de los más 
discutidos en el Concilio. En primera instancia. 
requirió una intervención especial y personal 
del mismo Pontífice Pablo VI, que lo aplazó 
hasta la última sesión. A esta intervención pon­
tificia precedieron discusiones y peticiones un 
tanto violentas en pro y en contra del esquema. 
Las votaciones de los Padres habían patentizado 
que el esquema les agradaba "iuxta modum", 

Santiago de Anítua, S. J. 
Doctor en Filosofía y Teología. 

es decir con correcciones. Por fin, en la última 
sesión se aprobó el esquema, y esta aprobación 
jaleada sensacionalísticamente por la prensa, 
pareció una victoria de la corrien•e liberal de 
la Iglesia. Muchos católicos integristas hicieron 
un acto de fe heroica para acatar tal disposición 
conciliar. La discusión siguió en el seno de los 
mismos Padres conciliares, y al poco tiempo se 
aprobaron algunas proposiciones suplementa­
rias, que a los peor intencionados parecieron 
pequeñas revanchas de la corriente tradiciona­
lista y remiendos viejos sobre el paño nuevo 
del esquema aprobado. En ellos se aseguraba 
la obligación de estudiar y abrazar la religión 
católica, se exponía la necesidad de la evange­
lización misionera y se daba aparentemente 
cierta intervención al poder estatal en defensa 
de la verdadera religión. Con esto la confusión, 
que plantea ya el problema en sí mismo, se 
agudizaba en las mentes sinceras de los cató­
licos no del todo formados teológicamente. 

·Por estas razones nos proponemos aclarar el 
alcance de la libertad de conciencia de un modo 
somero y rápido. 

1.-Libertad de conciencia y libertad de la 
persona en seguir su conciencia. 

En primer lugar hemos de precisar los tér­
minos del problema. Podemos decir que esa ha 
sido precisamente la labor del Concilio: no tan­
to traer doctrinas nuevas -y menos en oposi­
ción con las doctrinas pontificias anteriores, que 

61 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



son claras y terminantes- cuanto poner en cla- bientales, etc. El problema, que ha preocupado 
ro la extensión de la libertad concedida por ta- -· al Concilio, se centra en este punto concreto. 
les doctrinas. El Concilio ha querido comple- ¿Es libre el hombre para seguir---el -dictamen 
mentar, no anular, las enseñanzas precedentes. invenciblemente erróneo de su conciencia 
Los documentos anteriores se fijaban sobre todo -cierta, aunque falsa- o no? ¿Hasta dónde se 
en los limites del error, en la condenación de extiende esta libertad? ¿Tienen derecho los de­
las falsas libertades; el Concilio ha querido es- más o el Estado para impedirle seguir el dicta­
tablecer la extensión legítima de la libertad hu- men de su C"Ol'ícféricia errónea? La solución a 
mana: ha ostentado la cara, pesltlva del proble- estas interrogantes implica otros problemas 
ma, que hasta ahora, a causa de los errores rei- también vitales: intervención estatal en favor 
nantes, había sido tratado de forma negativa y de una religión concreta, derecho a misionar y 
condenatoria. Nada más; pero ello bien merecía otros. 
una intervención conciliar. 

En primer lugar: a).-EI error no tiene dere­
chos. Esto sigue siendo cierto teológica y filo­
sóficamente. Por eso la Iglesia define dogmas 
de fe y rechaza como heréticos, a los que no 
admitan estas verdades. El cristiano no tiene 
derecho a creer verdadero lo que la Iglesia ha 
condenado como falso. Cristo vino a dar testi­
monio de la verdad. El es la Verdad. Teológi­
camente esto es irrefutable. Y filosóficamente 
también es incontrovertible. La verdad es el fin 
del entendimiento, no el error. Y admitir como 
verdad lo que aparece claramente como error 
es negar la misma naturaleza del entendimiento 
humano. 

b).-La conciencia subjetiva del hombre no 
es la creadora de la verdad. También esto es 
incontrovertible. La conciencia descubre la ver­
dad, no la crea; se acomoda al valor, no lo hace. 
La verdad es algo que se nos impone desde fue­
ra y exige nuestro asentimiento, no algo que 
nosotros creamos con nuestro asentimiento. La 
conciencia conoce y promulga el valor, no es 
constitutiva del valor. No dépenden de nuestra 
mente las verdades matemáticas, ni las leyes 
físicas, ni los valores morales. La conciencia es 
normada por los valores y no viceversa. El rela­
tivismo crítico está refutado por toda sana filo­
sofía, y el relativismo moral por la filosofía y 
por la doctrina de la Iglesia. La condenación 
de la ética de la situación, ·fue uno de los actos 
más importantes del magisterio de. Pío XII. Y 
sigue en pie. Por tanto no se puede hablar de 
libertad de la conciencia en este sentido relati­
vista. 

c).-PERO la conciencia puede estimar como 
verdad a lo err6neo y como bueno a lo malo. 
También esto es una verdad empiricamente in­
controvertible y siempre lo ha reconocido la 
doctrina realista de la Iglesia. Es el problema 
de la formación de la conciencia y del pecado 
material y formal. Este ha sido siempre un pro­
blema pastoral, y por eso ha tenido que enfo­
carlo también el Concilio. La raíz del error en 
la conciencia está en la misma ignorancia y de­
bilidad de la mente humana, que es infiuida, 
sobre todo en los problemas religiosos y mora­
les, por diversos factores educacionales, am-

62 

2.-EI hombre tiene obllgacl6n -y por ende 
derecho- a seguir el dictamen de su con­
ciencia cierta, aunque Esta sea err6nea. 

La ética católica ha defendido siempre que 
la conciencia particular es· la norma última de 
acción moral, siempre que ésta sea cierta. Si 
una persona está convencida de que en día de 
abstinencia no se pueden comer huevos -aun­
que tal cosa no esté prohibida- y obra contra 
su conciencia, de hecho peca. El pecado está en 
la voluntad y en la intención más que en el 
acto externo. De ahí la importancia de la for­
mación de la conciencia. Por el contrario; si 
una persona está íntimamente persuadida de 
que matando a un tirano hace un acto de jus­
ticia, será reo de magnicidio ante el tribunal 
humano, pero no ha sido reo de pecado ante el 
tribunal de Dios. Las leyes humanas constatan 
los actos externos, Dios ve en lo profundo del 
corazón. Lo moral es más íntimo que lo jurídico. 

La conciencia, como norma de acción, tiene 
que ser cierta. Es decir; ha de proponer una 
acción o una doctrina como cierta, buena u 
obligatoria, o como ciertamente mala o prohi­
bitiva. Si alguno obrara, teniendo duda de la 
bondad de su acción, admitiría ya la probabili­
dad de obrar mal, y aun así lo querría con la 
voluntad absoluta que supone toda acción. Por 
tanto, querría algo, no por la bondad del valor, 
sino aun a pesar de que aquello pudiera resultar 
malo; y en consecuencia no con una voluntad 
buena, sino egoísta y cerrada al bien moral. Por 
ello la acción resultaría pecaminosa. 

Lo mismo ocurre en materia religiosa. El 
hombre tiene obligación de seguir el dictamen 
cierto de su conciencia en materia religiosa, 
aunque la conciencia sea errónea. Y obligarle a 
obrar contra el dictam'en de esta conciencia se­
ría obligarle a pecar. Nadie tiene derecho a 
inducir a otro a pecado. Pero, en caso de que 
la duda surja en su conciencia acerca de la bon­
dad o verdad de su religión, tiene la obligación 
de investigar, y tras la investigación, de abrazar 
la religión que le parezca ciertamente verda­
dera. Obrar de otra manera sería injuriar a 
Dios. De ahí la enmienda aprobada al esquema 
conciliar. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



3.-Extensl6n de la libertad religiosa. 

La libertad religiosa se extiende tanto cuan­
to se extiende la obligación de seguir una con­
ciencia cierta. Por tanto, no sólo a un culto in­
terno, sino también externo y aun público, por­
que a esto incita la conciencia de un hombre, 
que es por naturaleza social. Incluso podemos 
decir, que la conciencia en materia religiosa 
incita naturalmente al proselitismo. La religión 
aparece como el antídoto del mal y del mate­
rialismo en el mundo. Y un hombre convencido 
de esta verdad no se puede oponer a ella. 

Pero, en el ejercicio de estos derechos puede 
haber ya conflicto con la libertad de otras con­
ciencias. Toda acción externa ha de ser regulada 
conforme a las exigencias del bien común. De 
ahí los límites, que pueden sufrir los derechos 
de la conciencia religiosa, cuando se pasa al 
campo de las acciones externas y sociales. Y en 
ellas cabe incluso la intervención del Estado, 
como tutor del bien común. 

4.-0bservaclones finales. 

El esquema conciliar no ha cambiado la doc­
tnria tradicional de la iglesia, sino el enfoque 
de ella. Por eso ha podido desorientar. Pecaba 
quizá un poco de unilateral, como los docwnen­
tos anteriores pecaban del mismo defecto. Los 
documentos anteriores hacían frente a errores 
determinados, y condenaban lo que de malo en 
ellos había; la declaración del Concilio ha en­
focado el aspecto pastoral y ha puesto de relie­
ve la prerrogativa de la libertad humana, sin 
anular las enseñanzas precedentes. El peligro de 
toda polémica es precisamente esta parcialidad 
de visión. Cada documento de la Iglesia tiene 
ante si un objetivo concreto, y de él trata, sin 

= 
i--

pretender una ·e,eposición exhausti'ia del pro­
blema. Por eso al márgen de las enseñanzas ex­
presas del magisterio, quedan muchas otras ver­
dades, que no dejan de serlo por el solo hecho 
de que no se las haya tratado expresamente. 

El motivo de tanta discusión y desorientación 
en la interpretación de las enseñanzas concilia­
res ha estribado, a nuestro parecer, en esta di­
versidad de enfoque con que era considerado. 
Si los documentos anteriores eran predominan­
temente negativos, el Concilio ha expresado su 
doctrina de una manera predominantemente 
positiva. Y cuando falta el equilibrio, ambos 
extremos son peligrosos. Así el Concilio en su 
declaración primitiva se fijaba -a nuestro en­
tender- demasiado exclusivamente en la ex­
tensión de las prerrogativas de la libertad y no 
tanto en sus límites. Más aún: consideraba el 
caso de los derechos de la conciencia errónea, 
y no tan expresamente los de la conciencia cier­
ta y verdadera a defenderse de un error cierto 
y, por ende, necesariamente pernicioso. Y tam­
bién era preciso considerar este derecho, que 
objetivamente ha de prevalecer sobre el de la 
conciencia en sí errónea. 

Por fin, el mandato de Cristo de predicar a 
todas las gentes, la convicción cierta y dogmáti­
ca de que sólo en Cristo está la salvación, la 
caridad de Cristo que nos impulsa a hacer par­
tícipes a todos los hombres de los tesoros de la 
gracia y de los sacramentos, habían de ser ex­
puestos más largamente en una nueva declara­
ción sobre las misiones. Igualmente en la doc­
trina contra el ateísmo se tendrán en cuenta las 
declaraciones ya aprobadas. De esta manera, la 
doctrina completa sobre la libertad religiosa 
sólo podrá apreciarse teniendo en cuenta todos 
los documentos conciliares. 

== u LAMINAS ·= ;;;;;;;;;;> de asbesto cemento = !~ = = ,.,., 
e-=: =-= =- mantenimiento ~ 

~ = 
;;;;;;;;;;> 

63 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas




