Cuestiones actuales

¢Es Posible una Religion Personal en una Sociedad Laica?

SELECCION VERSUS MASA

LEs posible una religién personal en una so-
cledad laica? La pregunta aqui formulada no
obedece a ningidn intento de suscitar polémicas
tan te6ricas como Indtiles. Muy al contrario.
Con ella se pretende resumir cuil sea la actitud
més procedente y que conviene adoptar por la
Iglesia en el Apostolado: si el darse al cuidado
de la masa sociolégicamente cristiana o a las
minorias selectas. El problema lo ha suscitado
sobre todo un libro del P. Juan Danielou en el
que este conocido jesuita formula una respues-
ta. El autor de este articulo expone la tesis de
dicho libro y lo comenta acertadamente.

El tedlogo francés Juan Danielou ha escrito
un libro, no sélo fuera de lo corriente, o mejor
dicho, de la corriente, sino contra corriente. Lo
ha titulado “La oracién, problema politico”, y
ha tenido la fortuna de ser duramente atacado.

En un bravo proélogo, que tiene mucho de
apetitoso “lead” periodistico, J. Danielou echa
las cartas sobre la mesa.

“Este libro quiere plantear una pregunta:
.Como puede ser posible un gran pueblo cris-
tiano en la civilizacién del mafiana? El problema
religioso no es el problema de una seleccién,
sino por el contrario, un problema de masas,
Pero, al nivel de las masas, religién y civiliza-
cién dependen estrechamente una de otra. No
hay verdadera civilizacion que no sea religiosa.
Inversamente, una religién de masas no es po-
sible sino sostenida por una civiliacién, Hoy,
sin embargo, nos parece que demasiados cris-
tianos aceptan la yuxtaposicion de una religién
personal y de una sociedad laica. Tal concepcion
¢s ruinosa para la sociedad y para la religion.
Pero ;cémo encontrar' una mutua armonia, de
forma que no se esclavice la religién a los po-
deres temporales, o éstos a la religion? Este li-
bro quisiera ser una invitacién a esta investiga-
cion, esencial para el porvenir”.

Mucho se habla de la Iglesia de los pobres,
pero las puertas de la Iglesia se estidn cerrando
a los pobres. Nos parece muy lamentable con-
solacién la de aquellos que pretenden compen-
sar la pérdida de poblaciones enteras para la
fe con la creacién o consolidacién de pequefios
“oasis” cristianos, en que se viva el evangelio
segin todas sus exigencias.

Dos concepciones de la vida se entrechocan
en el campo de la teologia pastoral hoy. Los
unos dicen: no podemos malgastar nuestras
cnergias apostélicas volcandolas sobre una masa

Juan M. Ganuza, S. J.

sociologicamente cristiana, tal vez, pero en pro-
ceso de inevitable paganizacién. Creemos nu-
cleos de cristianos fervientes que irradien el
Evangelio. Los otros, sin gritar tanto, siguen
dandose a esa masa cristiana, procurando con
todas sus fuerzas conservar y mejorar su fe. No
se resignan al naufragio de este pueblo de Dios
inmenso.

El libro de Danielou tuvo un inmenso eco
en la ultima sesién conciliar. Aborda valiente-
mente los problemas teolégicos de maxima im-
portancia hoy. Problemas que no pertenecen al
dominio de los espacios siderales, sino que van
a ser decisivos en la trayectoria histérica que
la Iglesia postconciliar empezé a recorrer. Ig-
noramos la influencia que el libro de Danielou
tuvo en el esquema XIII sobre la Iglesia en el
mundo y en el llamado esquema XIV. Pero
algunos de sus puntos de vista se reflejan en
muchos de los enunciados conciliares que afron-
tan temas vitales como Iglesia y civilizacién, el
cristianismo en la sociedad, las instituciones
cristianas. ..

Hace unos dias, uno de los Obispos de Vene-
zuela, muy al dia en los afanes teol6gicos de la
Iglesia actual y protagonista de brillantes ac-
tuaciones en el Concilio, hablaba entusiasmado
de este libro, que habfa subrayado abundante-
mente.

“El drama del cristianismo occidental de hoy,
escribe Danielou, de la parte del mundo donde
ha existido un pueblo cristiano, es precisamente
la descristianizacion de las masas. Que haya
crisis en las elites intelectuales no es de extra-
fiar, pues siempre las ha habido. No es mas
peligroso para un pais cristiano el contar con
algunos intelectuales ateos que para un pais
ateo contar con algunos intelectuales cristianos.
Pero lo que es mucho mas dificil de reparar,
porque es el resultado de una labor larga y
paciente, es la constitucién de un pueblo cris-
itano. Y es extrafio, en efecto, que son con fre-
cuencia los que mas hablan de la evangelizacién
de los pobres los que se muestran mas hostiles
a las condiciones que hacen accesible el Evan-
gelio a los pobres”.

El pueblo cristiano se siente traicionado.

En una entrevista que le hace la revista
francesa “Ecclesia” (setiembre, 1965) explica
Danielou el porqué de su libro. En las diversas
sesiones 'del Concilio ha constatado con pena

147

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeodn Cafas



que muchos de los grandes teélogos se han re-
signado a un cristianismo de “élite”. Eso es el
fin de la Iglesia de los pobres. Tiene horror a
una Iglesia de “puros”, de “Intélectuales”, de
“militantes”... La cristiandad es un capital que
hay que valorizar, no dilapidar. No hay Encar-
nacién sin socializacién, sin dimensién social. La
Iglesia de los pobres necesita un enraizamiento
social. “Y yo, dice, alzo el grito a voz en cuello
contra un cristianismo de élite, un pequefio
niicleo perdido en medio de un mundo que
pretende ser ateo”.

Esta tesis que alarma a Danielou tiene tam-
bién sus partidarios entre nosotros. Incluso en
revistas piadosas y por plumas de acreditada
solvencia teolégica se sostiene que ‘“las masas
no son capaces de responder a las exigencias
del Evangelio”, y que “lo que la Iglesia pierde
en extension, por lo que se ha dado en llamar
apostasia de las masas, lo gana en profundidad”.

No intentamos hacer una critica de la “Igle-
sia en diaspora”, de K. Rahner!, pero debemos
consignar que sus ideas han hallado eco en mu-
chos de nuestros teélogos y pastores y que su
“Iglesia en di4spora”, “de miembros activos”,
con “caracter de secta y opuesta a la Iglesia de
masas”, aséptica bajo el punto de vista politico...
estia estructurando una pastoral que va a espan-
tar mas ovejas del rebafio de Cristo que todas
las plagas de Egipto y del Apocalipsis de con-
suno. Por retener a la oveja gorda y de raza
se abre el redil para que las otras noventa y
nueve se paganicen. Luego tal vez se medio
recupere alguna de ellas...

Hablan mucho contra los “ghettos” y son es-
pecialistas en crearlos.

Coincidimos con Danielou cuando expresa
que el pueblo cristiano, el pueblo fiel, con todas
sus taras, sigue siendo fiel, se siente traicionado
por sus jefes y pastores que no sélo aceptan esta
mentalidad, sino que la propagan con todas sus
consecuencias:

“Este pueblo cristiano que existe todavia en
Italia, Espafia, Colombia... se siente traicionado
cuando ve a ciertos grupos catélicos, laicales o
sacerdotales mas preocupados de entablar dia-
logo con los marxistas que de trabajar en su
defensa y en su expansion. Es cierto que el afan
misionero es un afian esencial. Pero San Pablo
nos exige pensar también en nuestros hermanos
en la fe. Y seria un calculo criminal abandonar
a la muchedumbre de los pobres que se ha con-
fiado a la Iglesia bajo el pretexto de aligerar a
ésta para hacerla mas misionera. Es este pueblo
el que ha hecho frente en Rusia a la ideologia
marxista y el que pretende destruir la perse-
cucién actual. Y el que tienda a destruir lo gue
es mas sagrado, la fe de los pobres, es lo que
hace esta persecuciéon particularmente odiosa”.

1. K. Rahner: ‘‘Mission et grace'’, vol. I. p. 26, Ma-

me, Paris, 1962.

148

La oraclén, problema politico.

Nuestros lectores conocen ya la tesis del P.
Danielou, indicada en las lineas anteriores con-
tenidas en el primer capitulo del libro que co-
mentamos y que el autor titula “La Iglesia de
los pobres”.

Pero la parte mas polémica, y que ha dado
el titulo al libro es la que desarrolla Danielo
en el segundo y tercer capitulo. :

Resumamos algunas de sus ideas fundamen-
tales.

No ha habido civilizacién que no haya sido
religiosa y toda religion tiende a encarnarse
en una civilizacién. La religién es el alma, el
aliento profundo de toda civilizacién y por eso
no puede mantenerse al margen de ella si quiere
llegar a ser popular. La oracién no puede exis-
tir de una manera abstracta. Es la plegaria del
hombre concreto, comprometido en la existen-
cia. La politica, la civilizacion, debe ofrecer al
hombre la serie de condiciones estables que le
hagan facil la oracién, la practica de su reli-
gion. Sin ello no podria el hombre realizarse
como hombre en uno de sus aspectos fundamen-
tales.

No se trata de algunos hombres que siempre
tendrian manera de orar, sino del comun de los
hombres. No se trata de la plena realizaciéon
humana y espiritual de una “pequefia aris-
tocracia” de espirituales, sino de la posi-
bilidad de oracién para el hombre de la calle,
de la fabrica y del campo, encuadrado en las
estructuras normales de la sociedad. Debemos
reaccionar contra la teoria que hace de la vida
espiritual, de la vida religiosa, feudo de unos
pocos selectos. Esto estd en pugna contra todo
el fondo esencial, no s6lo del cristianismo, sino
de toda religién y del hombre mismo.

Nuestra civilizacién actual, técnica y laicista,
hace dificil la realizacién de esa vida espiritual,
de la oracién, al pueblo, a la inmensa mayoria
de los mortales.

Por otra parte, un grupo cada vez més nu-
meroso de tedlogos y aun de laicos catdlicos es-
tan reduciendo la concepcion de la Iglesia a una
minoria de selectos, de almas fieles que cumplan
las exigencias del Evangelio.

“Traslucira (entre ellos) una nostalgia por la

Iglesia de los martires y se hablari con re-

gusto del fin de la era constantiniana. Y se

preferira salvaguardar esta pureza, aun a

-riesgo del abandono de todos aquellos cristia-

nos para los que el cristianiSmo no es sino

una practica exterior”.

Ciertamente que el cristianismo sociolégico
no puede detenerse ahi y debe tender a un
cristianismo personal y que la practica religiosa
debe crear la actitud interior. Pero sin una serie
de condiciones constituidas de un cristianismo
social se hara imposible para la masa del pue-

‘blo un cristianismo personal.

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeoén Cafas



Es cierto que sélo pequefios grupos respon-
derdn a las exigencias del cristianismo, pero la
Iglesia no es s6lo para ellos, sino para todos. Es
la red inmensa que recoge toda clase de pesca-
dos, buenos y malos, y, sin olvidarmos de sus
sombras, son las épocas de cristiandad las que
deberiamos intentar revivir. Una “capilla” de
cataros, de puros, no puede ser la Iglesia de Cris-
to, pueblo inmenso de santos y pecadores.

Ante la amenaza, pues, de descristianizacién
de nuestros pueblos, la Iglesia —y todos somos
Iglesia— debe luchar para que la civilizacién
moderna no aleje a los hombres de la religién,
no haga inaccesibles a la oracién las vidas de
las masas humanas. Esto exige un esfuerzo gi-
gantesco, particularmente en el plan institucio-
nal: familia, escuelas, medios de diversién...

Seria muy peligroso acabar con nuestras ins-
tituciones. Hay que mejorarlas, adaptarlas a los
nuevos ambientes, establecer nuevas, presionar
a los poderes publicos por los medios legales
para que creen condiciones socio-econémicas y
politicas favorables al desarrollo del hombre
total, que es esencialmente religioso.

En este sentido, que Danielou amplia magis-
tralmente, podemos decir que “la oracién es un
problema politico”.

El cristianismo no puede quedar al margen
de esta nueva civilizaciéon en la que estamos
insertos, que naci6 fuera de él, pero que no po-
dra realizarse en su plenitud sino conh él y por
él. Hay un péarrafo vibrante, de no poca actua-
lidad aun para nuestro ambiente, con el que
Danielou acaba su capitulo “Cristianismo y ci-
vilizacion’:

“No me gustan esos cristianismos que, para
no ensuciarse las manos, se mantienen al mar-
gen de las realidades humanas. Me gustan esos
cristianos que se baten para hacer penetrar el
cristianismo en el mundo, aunque salgan del
intento con rasgufios. Me gusta esta Iglesia que
se mete en lo mas espeso de la historia humana,
que no teme comprometerse mezcldndose en las
historias de los hombres, en sus conflictos po-
liticos y en sus corrientes culturales. Amo a
esta Iglesia porque ella ama a los hombres y
por ello va a buscarlos donde estan. Y prefiero
esta Iglesia llena de cicatrices del pasado por-
que esta mezclada con la historia. Prefiero esta
Iglesia de los pobres a los fariseos de manos pu-
ras que le echan en cara sus flaquezas, pero
que jamas han salvado a nadie”.

Armonia entre cristlanlsmo y civllizacién.

Civilizacidén es una palabra ambigua. Entre
otras interpretaciones que se han.dado de ella
retengamos esta doble acepcién: a) conjunto de
estructuras técnicas y sociolégicas que condicio-
nan Ja vida colectiva de la humanidad; b) men-
talidad de un grupo humano que le abre el ca-
mino a su realizacién.

Pero mas ambiguo alin es el concepto “civi-
lizacién cristiana”, donde se encierran dos mun-
dos antipodas. Civilizacién, por un lado, implica
1a noticia de “ciudad terrestre”, con su fin pu-
ramente humano. Cristianismo significa sociedad
sobrenatural, con un fin supraterrestre.

Esta ambigiiedad, exacerbada hoy por una
complejidad de factores, lleva a muchos cristia-
nos a pretender delimitar bien los campos: por
un lado, una Iglesia, sobrenatural, disociada en-
teramente de la civilizacién; por otro, la civili-
zacién siguiendo su camino al margen de la
Iglesia. Incluso esta civilizacién en manos de un
marxismo que prescinda de religién e irreligién.

Digamos que esta solucién, ademas de absur-
da, es irrealizable. La Iglesia, el cristianismo,
no puede desinteresarse de la sociedad tempo-
ral, sometida también a.la ley de Dios, de la
que se reconoce intérprete. Y la civilizacién no
puede hacer abstracciéon del cristianismo.

Civilizacién cristiana, para Danielou, es
aquella cuyas instituciones se conforman con la
ley divina, o, mejor aln, aquella en que las
costumbres estdn penetradas por el espiritu cris-
tiano. ;Ha existido tal civilizacién? Parece que
no, y, aun en el caso de admitir tal civilizacién,
seria absurdo identificarla con el cristianismo.
Este no es una civilizacién, ni una concepcién
de la vida humana, no pretende construir la
ciudad de la tierra, sino conquistar la Jerusa-
1én celestial. Y los principales acontecimientos
que llenan su historia (Encarnacién del Verbo,
su Resurreccién, Venida del Espiritu Santo,
Misién de los Apéstoles y de la Iglesia...) no
tienen que ver con los acontecimientos de la
historia y cultura humanas. '

Podemos, sin embargo, hablar de civilizacién
cristiana, en cuanto que el cristianismo no pue-
de hacer tabla rasa de la ciudad terrestre, sujeta
a la ley divina, y también en cuanto seria im-
posible que el espiritu cristiano no se relajara
en las instituciones temporales a través de los
mismos cristianos.

Seria imposible que este espiritu cristiano no
impregnara las instituciones, en particular la
familia, base de toda sociedad. “Y el drama no
es, escribe Danielou, que los cristianos no hayan
penetrado bastante”, pues aun en épocas que se
califican de cristianas, como la Edad Media,
muchas instituciones eran paganas (“ius utendi
et abutendi...”).

Por otra parte, la Iglesia no puede prescindir
de la civilizacién, de la ciudad terrestre, que
estd dirigida finalmente hacia la celeste. No
puede permitir que la ciudad terrestre sea un
obstaculo insuperable en el camino hacia la
ciudad celeste. Y como es imposible un autén-
tico pueblo cristiano con instituciones pagani-
zadas o pervertidas, el cristianismo, en nombre
de su fin esencial, debe actuar sobre las ins-
tituciones humanas.

149

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeoén Cafas



Hay que descontar, con todo, el mito de es-
perar la realizacién del Reino de Dios en este
mundo.

La civilizacién cristiana supone asimismo un
grave riesgo para los'cristianos: la mundaniza-
cién. Cuando son perseguidos por la “ciudad”
facilmente abrigan una esperanza que trans-
ciende la ciudad, pero cuando son duefios de la
ciudad se pueden dejar corromper por ella. ;Y
cuantos empezaron con buenas intenciones!. ..

Ante un malestar que experimentan muchos
cristianos, aun entre los mas comprometidos en
las tareas de la ciudad temporal, a aceptar la
civilizacién occidental como cristiana, existe el :
peligro de echarla por la borda. Ciertamente que
nuestra civilizacién occidental no es cristiana,
pero ha heredado auténticos valores cristianos
y seria funesto rechazar el bloque de oro ma-
cizo porque estd amalgamado con metales viles.

El problema fundamental para el cristiano
no estd en aceptar o rechazar ciertas formas
histéricas por si mismas, sino en su fidelidad a
una exigencia que brota del cristianismo: la ci-
vilizacién es parte de la creacién que debe ser
salvada y redimida. Si el cristianismo no esta
vinculado a ninguna civilizacién, ni en el tiem-
po ni en el espacio, debe acudir a salvar a todo
lo creado, particularmente esa realizaci6én del
esfuerzo humano, que es la civilizacién. Esta tie-
ne necesidad del cristianismo, aun en su campo

especifico, pues el pecado del hombre le impide

realizarse plenamente incluso en su nivel na-
tural. 1

Y el cristianismo también necesita de la civi-
lizacién. Debe asumir todas las realidades hu-
manas para ‘consagrarlas”, y la civilizaci¢n es
una de las mas nobles.

No estando vinculado a ninguna cultura ni
histérica ni geografica, el cristianismo esta
vinculado a todas y particularmente a la de este
nuestro mundo actual que debe transformar,
Lumanizar y consagrar.

iGracias, P. Danlelou!

Este libro del P. Danielou, y antes sus ar-
ticulos sobre el mismo tema, han alentado el
inmenso esfuerzo apostélico que se esta reali-
zando en Latinoamérica. También nosotros nos
sentiamos traicionados por muchos de nuestros
hermanos que propugnaban la Iglesia ‘pura”,
“descarnada”... Si quedaba tan poco del cris-
tianismo de ciertos paises occidertales al arran-
caries la amalgama del catolicismo “sociolégico”,
:qué iba a quedar de nuestro catolicismo folklo-
ric6? Si con tantos sacerdotes, con tantos movi-
mientos laicales, con tantos santos... apostaté
Europa, ;cual era la suerte que el futuro nos
deparaba a nosotros, subdesarrollados espiritual-
mente? En muchos de mosotros, y no digamos
nada de los muchos que nos venian a socorrer
espiritualmente de los “paises awvanzados”, ha-
bia calado hondo 1a tesis destructora del pro-

150

testante norteamericano John MacKay, “The
other Christ and the other America” (El otro
Cristo y la otra América). Nuestro Cristo, el
“dios” muerto; nuestra Ameérica, un inmenso
continente pagano de rito cristiano... Y todo
“puro rito” o “puro mito”...

Durante 50 afios nuestro pueblo ha permane-
cido fiel a la Iglesia de Cristo con gobiernos
anticristianos, con “élites” anticatolicas, con es-
casos sacerdotes, sin apenas instituciones caté-
licas. jHay tantas cosas en nuestro catolicismo,
particularmente la supervivencia de la fe cris-
tiana, que no se explican sino por una “mater-
nal” providencia de Dios sobre Latinoamérica!’

Contiene una profunda teologia la frase que
se repite por toda la geografia iberoamericana:
“Dios es gaucho” (Argentina), “Dios es brasilei-
ro”, “Dios es llanero”, como decia un hombre
de nuestro pueblo venezolano...

Nuestra Iglesia ha sido, aun sigue siéndolo,
la Iglesia de los pobres, y los templos de Dios,
la casa de nuestro, pueblo.

En el editorial de la revista francesa “Infor-
mations Catholiques Internationales” (15 de ju-
lio de 1965) se hace una dura critica del libro
de Danielou, sefialindose que sus tesis sobre
“cristiandad de masa”, “cristiandad y civiliza-
cién”. .. iban a herir en lo més vivo el corazén
y el pensamiento de muchos pastores y laicos
¥ que iban contra corriente de toda la orienta-
cién misionera que ha costado demasiados su- -
dores y lagrimas para que empiece a ser acep-
tada. )

A nosotros este libro y sus tesis nos han he-
cho el efecto contrario al que temia un Obispo
francés citado en el mismo editorial: “Si ya se
hace gdificil movilizar a los cristianos para una
pastorql"misiornera, van a ver ustedes cémo mu-
chos van a usar entusiasmados las tesis de este
te6logo para seguir tan tranquilos...”

Creemos, y lg hemos experimentado perse-
nalmente, que es un formidable estimulo para
sacerdotes y laicos, particularmente en la situa-
cion religiosa de nuestros paises, el confrontar
una masa hondamente cristiana, aunque igno-
ran‘e, que debemos y podemos, con la ayuda
de la gracia del Sefior, que nunca falta, conser-
var y mejorar, mediante el trabajo sobre ella,
especialmente, de nuestros laicos cristianos. Gra-
cias a Dios, hay un esperanzador resurgir de
nuestro laicado apostélico y misionero.

Todavia no hay perspectivas histéricas, pero
creemos sinceramente que ciertas teorias teol6-
gicas muy en boga, y a las que hemos aludido
en nuestro articulo, han sido un terrible y brus-
co frenazo al afan misionero de la Iglesia, en
casa y fuera de casa.

Estamosicon Cardijn y con su método jocista
de transformar las instituciones, de salvar la
masa o de perfeccionarla en Cristo por nicleos

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeoén Cafas



apostdlicos salidos de ella, pero inmersos en
ella. Los “puros” acabaran como los solitarios
de Qumram, dejando de‘ras de si un cementerio
de restos misteriosos y de documentos... y su
engreimiento espiritual.

La JOC y la Legiéon de Maria, con su tre-
menda fuerza misionera y enorme capacidad de
expansiéon evangélica, transformando por dentro
una masa aun cerca de Dios y sedienta de Dios
y de su Cristo, nos ensefian con la" eficacia de
su ejemplo el poder de la gracia de Dios y nos
obligan a creer en el poder del Evangelio y en
el pueblo de Dios, pecador y arrepentido, atraido
por la idolatria de demasiados becerros, pero
suspirando por la liberacién.

Quien conoce un poco de cerca a nuestros
pueblos latinoamericanos, y no hablamos de tu-
ristas mas o menos ‘“técnicos”, coincidird en
que estid integrado per una grey innumerable
de “pobres de Jahvé” que confian en El, y que
seria criminal abandonarlos a las furias desen-
cadenadas de la impiedad o al frio materialismo
pagano de la nueva civilizacién. Y la pesca a
anzuelo que habia que hacer después no seria
excesivamente halagiiena.

Una voz de alerta que llega del Norte.

Seria un grave error, dice Danielou, arran-
car del cristianismo todo lo que no es compro-
miso personal, despreciar un cristianismo socic-
logico. Seria abocar al ateismo al pueblo in-
menso que encuentra en el cristianismo la for-
nia mas pura de satisfacer su necesidad de Dios...
.INo es algo precioso conocer a Dios, funda-
mento de toda la vida moral y base de toda
cindag?

Es cierto que el cristianismo puede surgir en
ambientes dificiles y en un clima de desarraigo
sociolégico, pero la existencia de un pueblo
cristiano no es posible en un mundo en pugna
con el ideal y las instituciones cristianas. En
un mundo, como el nuestro, en que las instilu-
ciones estan deshumanizadas y descristianizadas,
el esfuerzo cristiano debe insistir en su reestruc-
turacién para crear un nuevo pueblo cristiano
donde ya no exista, o para inyectarle nueva vida
y evitar su desmoronamiento donde alin exista.

En're las muchas reacciones contrapuestas,
orales y escritas, que ha provocado el libro del
tedlogo francés quiero consignar una que tiene
valor de signo del tiempo y del espacio. Es un
articulo sensato que el P. R. Arés, director de
la revista jesuitica canadiense “Relations”, hom-
bre de relevante personalidad en el -Canada
francés.2 Después de exponer las tesis de Da-
nielou y tratar de aplicarlas a Quebee, concluye
su estudio asi:

Hemos visto el alcance de la tesis del P. Da-
nielow: quien quiere el fin, es decir, un pueblo

cristiano, debe querer también el medio, es de-
cir, una cristiandad. Hasta ahora la Iglesia de
Québec ha querido el fin y el medio. Si guarda
mafnana esta misma voluntad, debera empren-
der la tarea de transformar a Québec, de cris-
tiana civilizacién tradicional, a una civilizacién
cristiana renovada, ahorriandose la descristiani-
zacién. La cosa es perfectamente posible, nos lo
asegura Danielou, a condicién de pagar su pre-
cio: en presencia, trabajo y amor... A la Iglesia
de Québec, que hoy encara una magnifica y
terrible opcién, esta obra del P. Danielou puede
aportar el rayo de luz que necesita para orien-
tar con seguridad el destino religioso del pueblo
franco-canadiense”.

Québec, maravilloso pueblo cristiano, enrai-
zado en una vieja civilizacién cristiana. Mara-
villosa fecundidad de vocaciones sacerdotales y
religiosas. Alta practica religiosa. La institucién
familiar, solidisima, apoyada en una red pode-
rosa de instituciones catdlicas (universidades,
escuelas, hospitales...). Cuando hace 12 anos
pudimos convivir en medio de ese pueblo meses
inolvidables, compulsamos, ademas de esos altos
valores religiosos, algunas brechas en el alcézar
de su cristianismo: anticlericalismo entre grupos
de jovenes intelectuales (reaccién contra cierto
monopolio clerical en ciertos campos), materia-
lismo ambiente que se infiltraba de la frontera
del poderoso vecino, afdn de novedades en bri-
sas fuertes de Europa... Todo ello, con todo,
implicaba un empefio de sana renovacién. El ca-
tolicismo de Québec habia resistido al cambio
socio-econémico y se habia acomodado al rapido
desenvolvimiento industrial.

Nuestro catolicismo no tiene esas cualidades
de totalidad. La descristianizacién de ciertos am-
bientes ha sido muy rapida. En ciertos sectores
de nuestro pueblo no quedan sino “restos”, frag-
mentos que, sin embargo, no se pueden botar
impunemente. Aun hay tiempo y oportunidad
para una labor de reconstrucciéon. Incluso en
ambientes, que creiamos totalmente paganiza-
dos, existe un poderoso rescoldo de cristianismo.
Abundan las razones para una buena esperanza.
Y hay signos positivos de resurgimiento.

También para nosotros el libro del P. Danie-
lou puede ser una luz, y creemos que el teélogo
francés ha sido un profeta de esperanza, cuya
voz ha resonado en el filo trascendental en que
ce puede decidir la suerte cristiana de nuestro
pueblo.

iGracias, pues, P. Danielou, por su mensaje
y su timbrazo recéo de alarma!

2. “Relations’’, Dic. 1965, pp. 346 y sigs. Montreal,
Canada.

Véase “SIC”, niym, 262, p. 62.

151

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeoén Cafas





