DOCUMENTAL.

Declaracién Sobre la Libertad Religiosa,

Hecha por el CONCILIO VATICANO I

Concilio - Vaticano II.

A nadie se le oculta la importancia que tie-
nen para todo fiel cristiano los documentos pro-
mulgados por el Concilio Vaticano II. De ellos
se han hecho ya numerosas ediciones y las re-
vistas también los van publicando para que to-
dos puedan conocerlos en su texto original y
en sus traducciones autorizadas. Asi lo hacemos
también nosotros.

Y aunque sea alterando un poco el orden en
que fueron promulgados, vamos a dar preferen-
cia a la “Declaracién sobre la Libertad Religio-
sa”, teniendo en cuenta lo mucho que se ha es-
peculado sobre el tema y el interés que muchos
de nuestros lectores nos han manifestado de co-
nocer el texto autorizado de esta declaracién
cuanto antes.

Advertimos que los subtitulos y las frases
subrayadas son nuestros, asi como las aclaracio-
nes que encabezan los parrafos y que van en
otro tipo de letra. El texto original va '‘odo él
en negrita. \

I. NOCION GENERAL DE
LIBERTAD RELIGIOSA.

Proposito del Concilio.

Teniendo presente que en los tiempos actua-
les se acentuan las exigencias de libertad huma-
na, basadas en el concepto de dignidad de la
persona humana, el Concilio declara que estos
anhelos de los espiritus son conformes con la
verdad y la justicia.

1. La dignidad de la persona humana se hace
cada vez mas clara en la conciencia de los hom-
bres de nuestro tiempol, y aumenta el namero
de quienes exigen que los hombres en su actua-
cién gocen y usen de su propio criterio y de
una libertad responsable, no movidos por coac-
cién, sino guiados por la conciencia del deber.
Piden, igualmente, la delimitacién juridica del
poder piblico a fin de que no se restrinjan de-
masiado los confines de la justa libertad, tanto
de la persona como de las asociaciones. Esta exi-
gencia de libertad en la sociedad humana se
refiere, sobre todo, a los bienes del espiritu hu-

1. CE. Juan XXIII, Carta En. “Pacem in Terris”, 11
de abril de 1963: AAS 55 (1963) p. 279; ibidem, p. 265:
Pio XII, Radiomensaje, 24 de diciembre de 1944:
AAS 37 (1945) p. 14.

mano, principalmente a aquellos que atafen al
libre ejercicio de la religién en la sociedad. Se-
cundando con diligencia estos anhelos de los es-
piritus y proponiéndose declarar cuin confor-
mes son con la verdad y con la justicia, este
Concilio Vaticano investiga la sagrada tradicién
y la doctrina de la Iglesia, de las cuales saca a
luz cosas nuevas, siempre coherentes con las
antiguas.

La Iglesia Catélica, depositaria de la verdad.
Todos los hombres estan obligados a buscar la
verdad.

Asi, pues, profesa en primer término el Sa-
grado Concilio que Dlos manifesté al género
humano el camino por el cual los hombres, sir-
viéndole a El, pueden salvarse y llegar a ser
felices en Cristo. Creemos que esta Gnica ver-
dadera Religidon se verifica en la Iglesia Caté6-
lica y Apostélica, a la cual el Sefor Jes(is con-
fi6 la obligacién de difundiria a todos los hom-
bres, diciendo a los Apéstoles: “Id, pues, y en-
sefiad a todas las gentes, bautizindolas en el
nombre del Padre y del Hijo y del Espiritu
Santo, ensefindoles a observar a todo cuanto
yo os he mandado” (Mt. 28, 19-20). Por su parte,
todos los hombres estin obligados a buscar la
verdad, sobre todo en lo que se reflere a Dios
y a su lglesia, y, una vez conocida, a abrazarla
y practicaria.

Nada se altera la doctrina tradicional acerca
del deber moral de los hombres para con la
verdadera Religion.

Confiesa, asimismo, el Santo Concilio que
estos deberes tocan y ligan la conciencia de
los hombres, y que la verdad no se impone de
otra manera, sino por la fuerza de la misma
verdad, que penetra suave y fuertemente en
fas almas. Ahora blen, como quiera que la liber-
tad religiosa que exigen los hombres para el
cumplimiento de su obligaclén de rendlr culto
a Dios, se refiere a la inmunidad de coaccién
en la sociedad civil, deja integra la doctrina
tradicional catélica acerca del deber moral de
los hombres y de las sociedades para con la
verdadera Religién y la dnica lglesla de Cristo.
El Sagrado Concilio, adem&s, al tratar de esta
verdad religiosa, pretende desarrollar la doctri-
na de los Gltimos Pontiflces sobre los derechos
inviolables de ia persona humana y sobre el or-
denamiento juridico de la sociedad.

195

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeoén Cafas



Qué es el derecho a la libertad religiosa
y cual es su fundamento.

2. Este Concilio Vaticano declara que la per-
sona humana tiene derecho a la libertad reli-
giosa. Esta libertad consiste en que todos los
hombres han de estar inmunes de coaccién, tan-
to por parte de personas particulares como de
grupos sociales y de cualquier potestad humana;
y esto de tal manera que, en materia religiosa,
ni se obligue a nadie a obrar contra su concien-
cia, ni se le impida que actie conforme a ella
en privado y en publico, sélo o asociado con
otros, dentro de los limites debidos. Declara,
ademas, que el derecho a la libertad religlosa
estd realmente fundado en la dignidad misma
de la persona humana, tal como se le conoce
por la palabra revelada de Dlos y por la misma
razén natural 2, Este derecho de la persona hu-
mana a la libertad religiosa ha de ser recono-
cido en el ordenamiento juridico de la sociedad
de forma que llegue a convertirse en un dere-
cho clvll. ’

Todos los hombres, conforme a su dignidad,
por ser personas, es decir, dotados de razén y
de voluntad libre, y, por tanto, enaltecidos c~n
una responsabilldad personal, tienen la obliga-
cién moral de buscar la verdad, sobre todo la
que se refiere a la religién. Estan obllgados, asi-
mismo, a adherirse a la verdad conocida y a
ordenar toda su vida segin las exigenclas de
la verdad. Pero los hombres no pueden satisfa-
cer esta obligacién de forma adecuada a su pro-
pia naturaleza si no gozan de libertad psicol6-
gica al mismo tiempo que de inmunidad de co-
acciébn externa. Por consiguiente, el derecho a
la libertad religiosa no se funda en la disposi-
cién subjetiva de la persona, sino en su misma
naturaleza. Por lo cual el derecho a esta inmu-
nidad permanece también en aquellos que no
cumplen la obligacién de buscar la verdad y de
adherirse a ella; y su ejerciclo no puede ser im-
pedido con tal de que se guarde el justo orden
pablico.

Derechos de las personas.

3.—Todo esto se hace m&s claro ain para
quien considera que la norma suprema de la
vida humana es la misma ley divina, eterna,
objetiva y universal, por lo que Dios ordena,
dirige y gobierna el mundo y los caminos de
la comunidad humana segiin el designio de su
sabiduria y de su amor. Dios hace participe al
hombre de esta su ley, de manera que el hom-

2. Cf. Juan XXIII, Carta En. “Pacem in Terris”’, 11
de abril de 1963: AAS 55 (1963) pp. 260-261; Pfo XII,
Radiomensaje, 24 de diciembre de 1942: AAS 35
(1943) p. 19; Pfo XI, Carta En. ‘‘Mit brennender
Sorge’’, 14 de marzo de 1937: AAS 29 (1937) p. 160;
Leén XIII, Carta En. “Libertas praestantissimum’’,
g.g %e junio de 1888; Acta Leonis XIII, 8 (1883) pp.
7-238.

196

bre, por suave disposicién de la divina Provi-
dencia, puede conocer mas y mas la verdad in-
mutable. Por tanto, cada cual tiene la obliga-
cién y, por consiguiente, también el derecho de
buscar la verdad en materia religiosa, a fin de
que, utilizando los medios adecuados, llegue a
formarse rectos y verdaderos juicios de con-
ciencia.

Ahora bien, la verdad debe buscarse de mo-
do apropiado a la dignidad de la persona huma-
na y a su naturaleza social, es decir, mediante
una libre investigacién, sirviéndose del magis-
terio o de la educacién, de la comunicacién y
del didlogo, mediante los cuales unos exponen
a otros la verdad que han encontrado o creen
haber encontrado, para ayudarse mutuamente
en la investigacién de la verdad; y una vez co-
nocida ésta, hay que adherirse a ella firme-
mente con asentimiento personal.

E! hombre percibe y reconoce por medio de
su conciencia los dictimenes de la ley divina;
conciencia que tiene obligacién de seguir fiel-
mente, en toda su actividad, para llegar a Dios,
que es su fin. Por tanto, no se le puede forzar
a obrar contra su conciencia. Ni tampoco se le
puede impedir que obre segiin su conciencia,
principalmente en materia religlosa. Porque el
ejercicio de la Religién, por su propia indole,
consiste, sobre todo, en los actos internos volun-
tarios y libres, por los que el hombre se ordena
directamente a Dios: actos de este género no
pueden ser mandados ni prohibidos por una po-
testad meramente humana3. Y la misma natu-
raleza social del hombre exige que éste mani-
fieste externamente los actos internos de reli-
gién, que se comunique con otros en materia
religiosa, que profese su religion de forma co-
munitaria.

Se hace, pues, injuria a la persona humana
y al orden que Dios ha establecido para los
hombres si se niega al hombre el libre ejercicio
de la religién en la sociedad, siempre que que-
de a salvo el justo orden piblico.

Ademas, los actos religiosos con que los hom-
bres, partiendo de su conviccién, se relaclonan
privada y pdblicamente con Dlos, trasciende por
cu naturaleza el orden terrestre y temporal. Por
consiguiente, la autoridad civil, cuyo fin proplo
es velar por el bien comin temporal, debe reco-
nocer la vida religiosa de los ciudadanos y fa-
vorecerla; pero hay que afirmar que excede sus
limites si pretende dirigir o impedir los actos
religiosos.

3. Cf. Juan XXIII, carta Enc. ‘““Pacem in Terris",
11 de abril de 1963: AAS 55 (1963) p. 270; Pablo VI,
Radiomensaje, 22 de diciembre de 1964: AAS (1965)
pp. 181-182.

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeoén Cafas



Derechos de las comunidades.

4. La Libertad o inmunidad de coaccién en
materia religiosa que compete a las personas
individualmente consideradas ha ce serles re-
conocida también cuando actiian en comiun.
Porque las comunidades religinsas s:n exigidas
por la naturaleza social tanto del hombre como
de la religion misma.

A estas comunidades, con tal que no se vio-
len las justas exigencias del orden pablico, se
les debe, por derecho, la inmunidad para regirse
por sus propias normas, para honrar a la Divi-
nidad con culto piOblico, para ayudar a sus
miembros en el ejercicio de la vida religiosa
y sostenerles mediante la doctrina; asi como
para promover instituciones en las que colabs-
ren los miembros con el fin de orderar la pro-
pia vida segln sus principios religiosos.

A las comunidades religicsas les comipete
igualmente el derecho de no ser impedidaz por
medios legales o por accion adminisirativa de
la autoridad civil en la eleccién, formacién,
nombramiento y traslado de sus propios minis-
tros, en la comunicacién con las autoridades y
comunidades religiosas que tienen su sede en
otras partes del mundo, en la ereccién de edi-
ficios religiosos y en la adquisicibn y uso de
los bienes convenientes.

Las comunidades religiosas tienen también el
derecho a no ser impedidas en la enseflanza y
en la profeslén piblica, de palabra y por escrito,
de su fe. Pero en la divuigacién de la fe reli-
giosa y en la introduccién de costumbres hay
que abstenerse siempre de cualquier clase de
actos que puedan tener sabor a coaccién o a
persuasién inhonesta 0 menos recta, sobre todo
cuando se trata de personas rudas o necesitadas.
Tal comportamiento debe considerarse como
abuso de derecho propio y lesion del derecho
ajeno.

Forma también parte de la libertad religiosa
el que no se prohiba a comunidades religiosas
manifestar libremente el valor peculiar de su
doctrina para la ordenacién de la sociedad y
para la vitalizacién de toda actividad humana.
Finalmente, en la naturaleza social del hombre
y en la misma indole de la religién se funda el
derecho por el que los hombres, impulsados por
su propio sentimiento religioso, pueden reunirse
libremente o establecer asociaciones educativas,
culturales, caritativas y sociales.

Derechos de la familia.

5.—Cada familia, en cuanto sociedad que go-
za de un derecho propio y primordial, tiene
derecho a ordenar libremente su vida religiosa
doméstica bajo la direccién de los padres. A
éstos corresponde el derecho de determinar la
forma de educacién religiosa que se ha de dar

a sus hijos, seglin sus propias convicciones reli-
giosas. Asi, pues, la autoridad civil debe reco-
nocer el derecho de los padres a elegir con ver-
dadera libertad las escuelas u otros medios de
educacion, sin imponerles ni directa ni indirec-
tamente graviamenes injustos por esta libertad
de eleccién., Se violan, ademis, los derechos de
los padres, si se obliga a los hijos a asistir a
lecciones escolares que no corresponden a la
persuasion religiosa de los padres o si se impone
un Gnico sistema de educacién del que se ex-
cluye la formacién religiosa.

Proteccion de este derecho.

6.—Puesto que el bien comiin de la sociedad,
que es la suma de las condiciones de la vida
social mediante las cuales los hombres pueden
conseguir con mayor plenitud y facilidad su
propia perfeccién, se asienta sobre todo en la
observancia de los derechos y deberes de la
persona humana4. La proteccion del derecho a
la libertad religiosa concierne a los ciudadanos,
a las autoridades civiles, a la Iglesia y demas
comunidades religlosas, segin la indole pecu-
liar de cada una de ellas, a tenor de su respec-
tiva obligacién para con el bien comun.

La proteccién y promocién de los derechos
inviolables del hombre es un deber esencial de
toda autoridad civilS. Debe, pues, la potestad
civil tomar eficazmente a su cargo la tutela de
la libertad religlosa de todos los ciudadanos por
medio de leyes justas y otros medios aptos, y
facilitar las condiciones propicias que favorez-
can la vida rellgiosa, para que los ciudadanos
puedan ejercer efectivamente los derechos de la
religion y cumplir sus deberes; y la misma so-
ciedad goce asi de los bienes de la justicla y
de la paz que dimanan de la fidelidad de los
hombres para con Dios y para con su santa
voluntad 6.

Si consideradas las circunstancias peculiares
de los pueblos, se da a una comunidad religlosa
un especial reconocimiento civil en la ordena-
cién juridica de la sociedad, es necesario que
a la vez se reconozca y respete el derecho a la
libertad en materia religlosa a todos ciudadanos

'y comunidades religiosas.

Finalmente, la autoridad civil debe proveer
a que la igualdad juridica de los ciudadanos,
que pertenece al blen com(n de la socledad, ja-

4. Cf. Juan XXIII, Carta Enc. '‘Mater et Magistra',
15 de mayo de 1961: AAS 53 (1961) p. 417; idem,
Carta Enc. “Pacem in Terris”’, 11 de abril de 1963;
AAS 55 (1963) p. 273.

5. Cf. Juan XXIII, Carta Enc. ‘‘Pacem in Terris",
11 de abril de 1963: AAS 55 (1963) pp. 2713-274; Pio
X1I, Radiomensaje, 1 de junio de 1941: AAS 33 (1941)
p. 200.

6. Cf. Leén XXIII, Carta Enc. *Inmortale Del’.
‘1 de noviembre de 1885: AAS 18 (1885) p. 161.

197

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeoén Cafas



més, nl abierta ni ocultamente, sea lesionada
por motivos religiosos, y a que no se hagan dis-
criminaciones entre ellos. -

De aqui se sigue que la autoridad pablica
no puede -imponer a los cludadanos por lafuer-
za, o por miedo, o por otros recursos la profesién
o el abandono de cualquier religlén, ni impedir
que alguien ingrese en una comunidad religlosa
o la abandone.

Y tanto mis se obra contra la voluntad de
Dios y contra los sagrados derechos de la per-
sona y de la familia humana, si la fuerza se
aplica bajo cualquier forma con el fln de eli-
minar o cohibir la religién, ya sea en todo el
género humano, ya en alguna regién, o en un
determinado grupo.

Limites.

7.—El derecho a la libertad rellglosa se ejerce
en la sociedad humana y, por ello, su uso esti
supeditado a clertas normas rectoras.

En el uso de todas las llbertades hay que
salvaguardar el principlo moral de fa responsa-
billdad personal y soclal: en el ejerciclo de sus
derechos, cada uno de los hombres y grupos
sociales estin obligados por la ley moral a tener
en cuenta los derechos de los otros, los proplos
deberes para con los demis, y el blen comin
de todos. Con todos hay que obrar segin la
justicla ¥ humanldad.

Adem#s, dado que la sociedad civil tiene
derecho a protegerse contra los abusos que pue-
dan darse so pretexto de llbertad rellglosa, co-
rresponde princlpalmente a la autoridad civll
prestar esta proteccién. Sin embargo, esto no
debe hacerse de forma arbitraria, o favoreciendo
Injustamente a una parte sino segin normas ju-
ridicas conformes con el orden moral objetivo.
Normas que son requeridas por la tutela eficaz,
en favor de todos los cludadanos, de estos dere-
rechos, y por la paciflca composicién de tales
derechos; por la adecuada promoclén de esta
honesta paz ptblica, que es la ordenada convl-
vencia en la verdadera justicia; y por la deblda
custodla de la moralldad pablica. Todo esto
constituye parte fundamental del bien comdin
y estd comprendido en la noclén de orden pG-
bllco. Por lo demaés, se debe observar en la so-
ciedad la norma de la integra llbertad, segan
la cual, la llbertad debe reconocerse en grado
sumo al hombre, y no debe restringirse sino
cuando es necesario y en la medida en que lo
sea.

Educacién para el ejercicio
de la libertad.

8.—Los hombres de nuestro tlempo son pre-
sionados de distintas maneras y se encuentran

en el peligro de verse destituidos de su propia
libertad de eleccién. Por otra parte, son no
pocos los que se muestran propensos a rechazar
toda sujeccidon so pretexto de libertad y a tener
en poco la debida obediencia.

Por lo cual, este Concilio Vaticano exhorta
a todos, pero principalmente a aquellos que cui-
dan de la educacién de otros, a que se esmeren
en formar hombres que, acatando el orden mo-
ral, obedezcan a la autoridad legitima y sean
amantes de la genuina libertad, hombres que
juzguen las cosas con criterio propio a la luz
de la verdad, que ordenen sus actividades con
sentido de responsabilidad, y que se esfuercen
en secundar todo lo verdadero y lo justo, aso-
ciando gustosamente su accién con los demés.

Por tanto, la libertad religiosa debe también
servir y ordenarse a que los hombres actden con
mayor responsabilidad en el cumplimiento de
sus proplos deberes en la vida social.

II. LA LIBERTAD RELIGIOSA A
LA LUZ DE LA REVELACION.

Esta doctrina tiene sus rafces en la revelacién
en cuanto esta manifiesta la dignidad de la
persona humana.

9.—Cuanto este Concillo Vaticano declara
acerca de derecho del hombre a la libertad re-
ligiosa tiene su fundamento en la dignidad de
la persona, cuyas exigenclas se han ldo hacien-
do més patentes cada vez a la razén humana a
través de la experiencla de los siglos. Es mas,
esta doctrina de la libertad tiene sus raices en
la divina revelacién, por lo cual ha de ser tanto
més santamente observada por los cristlanos.
Pues aunque la revelacién no afirme expresa-
mente el derecho a la Inmunidad de coacclén
externa en materla religlosa, sin embargo, ma-
nifiesta !la dignidad de la persona humana en
toda su amplitud, demuestra el proceder de
Cristo respecto a la llbertad del hombre en el
cumplimiento de la obligaclén de creer en la
palabra de Dios y nos ensefia el espiritu que
deben reconocer y segulr en todo los discipulos
de tal Maestro. Con todo lo dicho se aclaran los
principlos generales sobre los que se funda la
doctrina de esta Declaraclén acerca de la llber-
tad religiosa. Sobre todo la llbertad religlosa
esti de acuerdo enteramente con la Illbertad del
acto de fe cristlana.

La doctrina catélica defiende la
libertad del acto de fe.

10.—Es uno de los princlpales capitulos de
la doctrina catélica, contenido en la palabra de
Dlos y ensefiado constantemente por los Pa-

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeoén Cafas



dres7 que el hombre, al creer, debe responder
voluntariamente a Dios; y que, por tanto, nadie
puede ser forzado a abrazar la fe contra su
voluntad 8, Porque el acto de fe es voluntario
por su propia naturaleza, ya que el hombre,
redimido por Cristo Salvador y llamado por Je-
sucristo a la fillacién adoptiva®, no puede ad-
herirse a Dios que se revela a si mismo, a me-
nos que, atraido por el Padre, rinda a Dios el
obsequio raclonal y libre de la fe 10, Ests, por
consiguiente, en total acuerdo con la indole de
la fe el excluir cualquier género de imposicién
por parte de los hombres en materia religiosa.
Por consiguiente, un régimen de libertad reli-
giosa contribuye no poco a favorecer aquel esta-
do de cosas en que los hombres puedan ser in-
vitados ficilmente a la fe cristiana, a abrazarla
por su propia determinacién y a profesaria ac-
tivamente en toda la ordenacién de la vida.

Actitud de Cristo y de los Apéstoles.

11.—Dlos llama ciertamente a los hombres a
servirle en espiritu y en verdad; en virtud de
lo cual estos quedan obligados en conclencia,
pero no coaccionados. Porque Dlos tlene en
cuenta la dignidad de la persona humana que
Elf mismo ha creado, que debe regirse por su
propia determinacién y gozar de libertad. Esto
se hizo patente sobre todo en Cristo Jesds, en
quien Dlos se manifestéd perfectamente a si mis-
mo y descubrié sus caminos. En efecto, Cristo,
que es Maestro y sefior nuestro1l, manso y
humilde de corazén 12, atrajo pacientemente e
invit6é a los discipulos13. Cierto que apoyb
y confirmé su predicacién con milagros para
excitar y robustecer la fe de los oyentes, pero no
para ejercer coaccién sobre ellos14. Reprobb
ciertamente la incredulidad de los que le oian,

7. CE. Lactancio, Divinarum Institutionum, lib. V.
19, pp. 463464-465; Pl 6, 614 y 616 (cap. 20); San
Ambrosio, Epistola ad Valentianum Imp., Ep. 21: Pl
16 1005; San Agustin, Contra literas Petiliani, lib. II,
cap. 83: CSEL 52, p. 112; P1 43, 315; cf. c. 23, q. 5,
¢. 33 (ed. Friedberg, col. 939); idem, Ep. 23: Pl 33,
98; idem, Ep. 34: Pl 33, 132; {dem, Ep. 35: Pl 33,
105; San Gregorio Magno, Epistola ad Virgilium et
Theodorum Episcopos Massilliae Galliarum, Regis-
trum Epistolarum, I, 45: MGH EP. 1, p. 72; P1 T,
510-511 (lib. I, cap. 47); idem, Epistola ad Johanem
Episcopum Constantinopolitanum, Registrum Episto-
lafrum, III, 52; MGH Ep. 1, p. 210; Pl. 77, 649 (lib.
1II, ep 53); cf. D 45, c. 1 (ed, Friedberg, col. 161-
162): Clemente III: X, V, 69: ed. Friedberg, col. 774;
Inocencio III, Epistola ad Arelatensem Archie Pisco-
pum, X, III, 42, 3: ed. Friedberg, Col. 646.

8. Cf. CIC, c. 1351; Pio XII, Alocucién a los prela-
dos, auditores y demAs oficiales y administradores
del Tribunal de la S., Romana Rota, 6 de octubre de
1946 AAS 38 (1946) p. 349; idem, Carta Enc., Mystici
Corporis, 29 de junio de 1943: AAS 35 (1943) p. 243.

9. Ci. Ef 1, 5.

10. CE. Jn. 6, 44.

11. Cf. Jn. 13. 13.

12. Cf. Mt. 11, 29.

13. Cf. Mt. 11, 28-30: Jn 6, 67-68.

14. Cf. Mt. 9. 28-29; Mc. 9, 23-24; 6, 5-6; Pablo VI,
Carta Enc., Eclesiam Suam, 6 de agosto de 1964:
AAS 56 (1964) pp. 642-643.

pero dejando a Dios el castigo para el dia del
juicio 15, Al enviar a los apéstoles al mundo les
dijo: “El que creyere y fuere bautizado, se sal-
vard; mas el que no creyere, se condenard” (Mc
16, 16). Pero El, a sabiendas de que se habia
sembrado cizafa juntamente con el trigo, man-
dé que los dejaran crecer a ambos hasta el tiem-
po de la siega, que se efectuarid al fin del mun-
do 16, Renunciando a ser Mesias politico y do-
minador por la fuerza1?, prefirié llamarse Hijo
del Hombre que ha venido “a servir y dar su
vida para redencién de muchos” (Mc 10, 45).
Se manifestdé como perfecto Siervo de Dios 18,
que “no rompe la cafia quebrada y no extingue
la mecha humeante” (Mt 12, 27). Reconocid la
autoridad civil y sus derechos, mandando pagar
el tributo al César, pero avisé claramente que
habia que guardar los derechos superiores de
Dios: “Dad al César lo que es del César, y a
Dios lo que es de Dios” (Mt 22, 21). Finaimente,
al consumar en la cruz la obra de la redencién,
para adquirir la salvacién y ta verdadera li-
bertad de los hombres, completé su revelacion.
Dio testimonio de la verdad 12, pero no quiso
imponerla por la fuerza a los que le contrade-
cian. Pues su reino no se defiende a golpes29,
sino que se establece dando testimonio de la
verdad y prestindole oido, y crece por el amor
con que Cristo, levantado en la cruz, atrae a
los hombres a Si mismo 21,

Los apéstoles, amaestrados por la palabra y
por el ejemplo de Cristo, siguieron el mismo
camino. Desde los primeros dias de la Iglesia
los discipulos de Cristo se esforzaron en con-
vertir a los hombres a la fe de Cristo Sefor, no
por accién coercitiva nl por artificios Indignos,
del Evangelio, sino ante todo por la virtud de
la palabra de Dios22, Anunciaban a todos re-
sueltamente el designio de Dios Salvador, “‘que
quiere que todos los hombres se salven y ven-
gan al conocimiento de la verdad” (I Tim 2,4);
pero al mismo tiempo respetaban a los débiles,
aunque estuvieran en el error, manifestando de
este modo c6mo “cada cual dard a Dios cuenta
de si” (Rom. 14,12)23, debiendo obedecer entre
tanto a su conciencia. Al igual que Cristo, los
apéstoles estuvieron siempre empeiniados en dar
testimonio de la verdad de Dios, atreviéndose
a proclamar cada vez con mayor abundancla,
ante el pueblo y las autoridades, “la palabrade
Dios con confianza” (Act 4, 31)24. Pues defen-
dian con toda fidelidad que el Evangelio mismo
era verdaderamente la virtud de Dios para la

15. Cf. Mt. 11, 20-24; Rom. 12, 19-20; II Tes 1, 8.
16. Cf. Mt. 13, 30 y 40-42.

17. Cf. Mt. 4, 8-10; Jn 6, 15.

18. Cf. Is 42, 14.

19. Cf. Jn 18, 37.

20. Cf. Mt. 26, 51-53; Jn 18, 36.
21, Cf. Jn 12, 32.

22, Cf. I Cor 2, 3-5; I Tes 2, 3-5.

23. Cf. Rom. 14, 1-23; I Cor 8, 9-13; 10, 23-33.
24. Ct. Ef 6, 19-20.

199

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeoén Cafas



salvacién de todo e! que cree 25. Despreciando,
pues, todas “las armas de la carne” 26, y si-
guiendo el ejemplo de la mansedumbre y de
la modestia de Cristo, predicaron la palabra de
Dios confiando plenamente en la fuerza divina
de esta palabra para destruir los poderes ene-
migos de Dios 27 y llevar a los hombres a la fe
y al acatamiento de Cristo 28 Los apbstoles, co-
mo el Maestro, reconocieron la legitima autori-
dad civil: “No hay autoridad que no provenga
de Dios”, ensefia el apéstol, que, en consecuen-
cia manda: “Toda persona esté sometida a las
potestades superiores..., quien resista a la au-
toridad, resiste al orden establecido por Dios”
(Rom 13, 1-2)29, Y al mismo tiempo no tuvieron
mledo de contradecir al poder piiblico, cuando
esto se oponia a la santa voluntad de Dlos: “Hay
que obedecer a Dios antes que a los hombres”
(Act 5, 20)30: Este camino siguieron Innumera-
bles martires y fieles a través de los siglos y
en todo el mundo.

La Iglesia imita a Cristo,
y a los Apéstoles.

12—La lIglesia, por consiguiente, fiel a la
verdad evangélica, sigue el camino de Cristo y
de los apéstoles cuando reconoce y promueve
la libertad religiosa como conforme a la digni-
dad humana y a la revelacién de Dios. Conser-
vé y enseii6 en el decurso de los tiempos la
doctrina recibida del Maestro y de los ap6stoles.
Aunque en la vida del pueblo de Dios, Peregri-
no a través de los avatares de la historia hu-
mana, se ha dado a veces un comportamiento
menos conforme con el espiritu evangélico, e In-
cluso contrario a é&l, no obstante siempre se
mantuvo la doctrina de la lglesia de que nadle
sea forzado a abrazar la fe.

De este modo el fermento evangélico fue
actuando durante largo tiempo en la mente de
los hombres y contribuyd poderosamente a que
estos, en el decurso de los siglos, percibieran
con mas amplitud la dignidad de su persona y
madurara fa persuasién de que, en materia re-
ligiosa, esta dignidad debia conservarse inmu-
ne de cualquier coaccién humana dentro de la
sociedad.

Necesidad de la libertad para la Iglesia.

13.—Entre las cosas que pertenecen al bien
de la lglesia, més adn, al bien de la misma so-
ciedad temporal, y que han de conservarse en
todo tiempo y lugar y defenderse contra toda
injusticia, es ciertamente la mas importante que

25. Rom I, 16.

26. Cf. 11, Cor 10, 4; I Tes 5, 89.
27. Cf. Ef 6, 11-17. ’

28. Cf. Cor 10, 3-5.

29. Cf. I Pe 2, 13-17.

30. Cf. Act 4, 19-20.

200

la tglesia diefrute de tanta libertad de aceién,
cuanta requiera el cuidado de la salvacién de
los hombres 31,

Porque se trata de una libertad sagrada, con
la que el Unigénito Hijo de Dios enriqueclé a
la Iglesia, adquirida con su sangre. Es en ver-
dad tan propia de la Iglesia que quienes la im-
pugnan obran contra la voluntad de Dios. La
libertad de la Iglesia es un principio fundamen-
tal en las relaciones entre la Iglesia y los po-
deres piiblicos y todo el orden civil.

La Iglesia vindica para si la libertad en la
sociedad humana y delante de cualquier auto-
ridad pablica, puesto que es una autoridad es-
piritual, constituida por Cristo Sefior, a la que
por divino mandato incumbe el deber de ir a
todo el mundo y de predicar el Evangelio a toda
criatura 32, lgualmente reivindica la Iglesia pa-
ra si la libertad, en cuanto es una sociedad de
hombres que tienen derecho a vivir en la socie-
dad civil segin las normas de la fe cristiana33.

Ahora bien, donde rige como norma la liber-
tad religiosa, no solamente proclamada con pa-
labras, ni solamente sanclonada con leyes, sino
también llevada a la préactica con sinceridad,
alli, en definitiva, logra la lglesia la condlelén
estable, de derecho y de hecho, para una nece-
saria independencia en el cumplimiento de la
misién dlvina, independencia reivindicada con
la mayor insistencia dentro de la sociedad por
las autoridades eclesidsticas34. Y al mismo
tiempo los fieles cristianos, como todos los de-
méas hombres, gozan del derecho civil a que no
se les impida realizar su vida seglin su concien-
cia. Hay, pues, una concordancia entre la liber-
tad de la lIglesia y aquella libertad rellgiosa
que debe reconocerse como un derecho a todos
los hombres y comunidades y sancionarse en
el ordenamiento juridico 3S.

La Iglesia Catélica maestra de la verdad.
Debe difundirla.

14—La |Iglesia catélica, para cumplir el
mandato divino: ‘““Ensefiad a todas las gentes”
(Mt 29, 19-20), debe trabajar denodadamente
“para que la palabra de Dlos sea difundida y
glorificada” (Il Tes 3, 1).

ﬁuega. pues, encarecidamente la Iglesia a
todos sus hijos que ante todo eleven “peticio-
nes, stplicas, plegarias y acciones de gracias

31. CI. Leén XIII, Carta Oficio Sanctisimo, 22 di-
ciembre de 1887; AAS 20 (1887) p. 26: idem, Carta
Ex Litteris, 7 de abril de 1887: AAS 19 (1886) p. 465.
32. Cf. Mc. 16, 15; Mt. 28, 18-20; Pfo XII, Carta Enc.
Summi Pontificatu, 20 de octubre de 1939: AAS 31
(1939) pp. 445-446.

33. Cf. Pio XI, Carta Enc. Firmissimam Constan-
tiam, 28 de marzo de 1937: AAS 29 (1937) p. 196.

34. Cf. Pfo XII, Alocucién Ciriesce, 6 de dic. de 1953:
AAS 45 (1953) p. 802.

35. Cf. Pio XII, Mensaje radiofénico, 23 de marzo
de 1952: AAS 44 (1952) pp. 270-278.

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeoén Cafas



por todos los hombres... Porque esto es bueno
y grato ante Dios nuestro Salvador, el cual qule-
re que todos'los hombres se salven y lleguen al
conocimiento de la verdad” (I Tim 2, 1-4).

Por su parte, los fieles en la formaclén de su
conciencia deben prestar dillgente atencién a la
doctrina sagrada y cierta de la Iglesia. Pues por
voluntad de Cristo la Iglesia catblica es la maes-
tra de la verdad, y su mislén conslste en anun-
ciar y ensenar auténticamente la verdad, que
es Cristo, y al mismo tiempo declarar y confir-
mar con su autoridad los principios de orden
moral que fluyen de la mlsma naturaleza hu-
mana. Procuren ademéis los fleles cristlanos,
comportindose con sabiduria ante los de fuera,
difundir “en el Espiritu Santo, en carldad no
fingida, en palabras de verdad” (11 Cor 6, 6-7),
la luz de la vida, con toda confianza y fortaleza
apostdlica, incluso hasta con el derramamlento
de sangre 36,

Porque el discipulo tiene la obligacidn grave
para con Cristo Maestro de conocer cada dfa
mejor la verdad que de El ha reclbido, de anun-
ciarla fielmente y de defenderla con valentia,
excluidos los medios contrarios al espiritu evan-
gélico. A la vez empero, la caridad de Cristo
le acucia para que trate con amor, prudencia
"y paciencia a los hombres que viven en el error
o en la ignorancia de la fe 37. Deben, pues, te-
nerse en cuenta tanto los deberes para con Cris-
to, el Verbo vivificante que hay que predicar,
como los derechos de la persona humana y la
medida de la gracia que Dlos por Cristo ha con-
cedido al hombre, que es invitado a recibir y
profesar voluntariamente la fe.

Conclusién.

15.—Es patente, pues, que los hombres de
nuestro tiempo desean poder profesar libremen-

36. Ci. Act 4, 29.
37. Cf. Juan XXIII, Carta Enc. ‘‘Pacem in Terris',
11 de abril de 1963: AAS 55 (1963) pp. 299-300.

te la religién en privado y en publlco; y adn
més, que la libertad rellgiosa se declara como
derecho civil en muchas Constituciones y se
reconoce solemnemente en documentos interna-
cionales 38,

Pero no faltan regimenes en los que si bien
su Constitucién reconoce la libertad de culto
religioso, sin embargo las mismas autoridades
piiblicas se empefian en apartar a los ciudada-
nos de profesar la religién y en hacer extrema-
damente dificil e insegura la vida de las comu-
nidades religiosas.

Saludando con alegria los venturosos signos
de este tiempo, pero denunciando con dolor es-
tos hechos deplorables, el sagrado Concillo ex-
horta a los catélicos y ruega a todos los hom-
bres que conslderen con toda atencién cuin ne-
cesaria es la libertad religiosa, sobre todo en
las presentes condiclones de la famllla humana.

Es evidente que todas las gentes tlenden de
dfa en dia hacla la unldad, que los hombres de
diversa cultura y religlién se ligan con lazos ca-
da vez mé&s estrechos y que se acrecienta la con-
clencia de la responsabilldad propla de cada
uno. Por consiguiente, para que se establezcan
y consoliden las relaciones pacificas y la con-
cordia en el género humano, se requiere que
en todas las partes del mundo la libertad reli-
giosa sea protegida por una eficaz tutela juri-
dica y que se respeten los supremos deberes y
derechos de los hombres para desarrollar libre-
mente la vida religiosa dentro de la socledad.

Quiera Dios, Padre de todos, que la familia
humana, mediante la diligente observancia de
la libertad religlosa en la socledad, por la gra-
cia de Cristo y el poder del Espiritu Santo, lle-
gue a la sublime e indefectible “llbertad de la
gloria de los hios de Dlos” (Rom 8,21).

38. Cf. Juan XXIII, Carta Enc. ‘‘Pacem in Terris",
11 de abril de 1963: AAS 55 (1963) pp. 295-296.

FERRETERIA Y
ABARROTERIA

le ofrece al mejor precio

VIDRI DUCH
& CIA.

Teléfonos: 21-52-80 y 21-52-81.
San Salvador.

LIBRERIA GERVANTES

4% Av. Sur N° 110.

Extenso surtido de Estampas,
Rosarios y Libros.
Regalos:

Todos a precios economicos.
Prontitud de servicio.

Teléfono 21-41-22. San Salvador.

201

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeoén Cafas





