
El Sentido de Morir en Cristo 
Juan Sobrino, S. J. Doctor en Filosofía. 

INTRODUCCION. 

El sentido de la muerte. 

La muerte como problema filosófico-teológi­
co representa el supremo desafío a la mente hu­
mana. La muerte plantea el problema de la vida, 
y la juzga, como pasado, y nos pone en los um­
brales de la vida como futuro. La muerte como 
PASO entre dos vidas nos plantea el problema 
de cómo el vacío que nos ocasiona pueda ser al 
mismo tiempo enlace de la plenitud de dos vidas. 
Como ACCION humana la paradoja no es me­
nos desconcertante: la muerte es el acto de 
suprema iniciativa humana, libremente acepta­
da, y al mismo tiempo es iniciativa totalmente 
se.metida, como ninguna otra acción humana lo 
está, a la iniciativa divina. 

En la naturaleza paradójica de la muerte po­
demos encontrar la raíz de la actitud más gene­
ral de los hombres ante ella: la angustia. Toda 
paradoja envuelve ignorancia y la ignorancia es 
manifestación de la realidad limitada del hom­
bre: el hombre no coincide consigo mismo. No 
hace falta que el existencialismo haya puesto 
de moda la frase. Todos los hombres han expe­
rimentado esa realidad. Ya Platón nos decía que 
la realidad visible es engañosa y sólo tiene sen­
tido en virtud de otra realidad invisible. Agus­
tín nos recuerda que Dios es más intimo a nos­
otros que nosotros mismos. Y Tellhard de Char­
din ha escrito que tenemos que aceptar el hecho 
de que nada de lo que tocamos es la verdadera 
consistencia de las cosas.1 Estas citas, de hom­
bres tan distintos, no hacen sino apuntar a ese 
desdoblamiento, no sólo sicológico sino ontoló­
gico, del hombre. Ponen de relieve la condición 
limitada del hombre, quien aun para ser lo que 
es tiene que contar con otra realidad distinta de 
sí mismo. 

Si la vida del hombre es una interrogante, 
si el hombre no coincide ni puede coincidir 
consigo mismo en el estado de limitación en que 
se encuentra, el pensamiento de la muerte tiene 
que causarle angustia. Para el que cree- que la 
muerte es el fin efectivo de toda su realidad la 
angustia es ocasionada por el pensamiento de 
que esa no coincidencia suya pueda ser total, 
que todas sus luchas por llegar a ser él mismo, 
a realizarse como proyecto, usando lenguaje 
moderno, sean completamente Inútiles, pues la 
muerte le va a fijar en su no-coincidencia. Para 
quien cree que la muerte es el umbral de otra 

J. Pierre Teilhard de Chardin, Letters from a Tra­
veler, Harper and Hbw. New York and Evanston, 
1962. p. 88. 

178 

vida, la angustia, aunque no sea angustia radical 
como la del caso anterior, no es sólo la previsión 
de una agonía biológica, sino en particular la 
angustia que proviene de no saber en absoluto 
"cómo" la muerte ea paso para la vida. El cree 
que en la muerte coincide consigo mismo, por­
que coincide últimamente en Cristo, pero no ve 
el cómo. Finalmente queda la posibilidad del 
hombre que cree que la muerte es coincidencia 
consigo mismo, pero no en Cristo, sino en la na­
da, en el absurdo. Es la muerte nihilista. La 
muerte es en este caso una culminación de la 
angustia que fue la vida. Como finamente anota 
Marltain,2 la angustia ha sido relficada como 
vida. La muerte no puede ser sino una corona­
ción de esa angustia, un volver a la nada total, 
mientras que en vida la anguatia era la mani­
festación de una nada, por decirlo así, encar­
nada. 

En estas tres actitudes, que las presentamos 
no como exhaustivas, sino como características 
de tipos de hombres, lo que es común en todas 
ellas es la manifestación de una Ignorancia más 
profunda que la que tenemos en otros proble­
mas, y esa Ignorancia ocurre precisamente en el 
problema más radical, único en el que la igno­
rancia no puede disminuirse con la experiencia. 

Y sin embargo, en presencia de la angustia 
existencial universal que produce la muerte, el 
Apocalipsis dice: "Bienaventurados los que mue­
ren en el Señor."3 Estas palabras son, sin duda 
alguna, la respuesta al problema de la muerte. 
En Cristo la muerte ha sido vencida y la angus­
tia humana es un "momento" de la muerte, ger­
men de resurrección. En la revelación de Cristo 
el misterio de la muerte queda en principio 
resuelto. Sin embargo llevará tiempo el "elabo­
rar" una doctrina positiva sobre la muerte. Si 
la muerte es muerte "del hombre" el problema 
de la muerte será planteado y resuelto según 
se plantee y resuelva el problema del hombre. 

En este artículo queremos hacer ver cómo el 
problema de la muerte ha dependido, en su ex­
plicación, del descubrimiento de la dimenaión 
del hombre como "persona", y, de una manera 
definitiva, de la dimensión del hombre como 
"cristiano". Estas dos dimenaiones no son, por 
supuesto, separables en el cristiano. La dimen­
sión "persona" significaría en general la "aber­
tura ontológica" propia del espíritu, mientras 
que la dimensión "cristiano" es esa abertura 

2. Jacques Maritain, Existence and the Existent, 
Image Books, New York, 1956, p. 13. 

3. Ap. 14, 13. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



hacia Dios que gratuitamente noe ha sido dada 
en la gracia, pero que aupone una estructura 
general de abertura de la persona.4 

El artículo se dlvldlri en tre■ partea: (1) un 
breve bosquejo histórico de las distintas filoso­
fías de la muerte en su relación con la persona 
humana; (2) la muerte del hombre como perso­
na; (3) la muerte del hombre como cristiano. 

FILOSOFIAS DE LA MUERTE 
EN RELACION CON LA 

PERSONA HUMANA 

En la antigüedad griega el problema de la 
muerte se plantea, por razones que veremos mis 
adelante, no tanto desde el punto de vista de la 
muerte en sí misma sino desde el punto de vista 
de la relación que la muerte tiene con la vida. 
En general podemos decir que hay dos tenden­
cias a las que caracterizaremos con dos nom­
bres: Platón y Eplcuro. La muerte ea un mero 
"paso" a otra vida (Platón), o la muerte es sen­
cillamente el "fin'' de toda nuestra realidad 
(Eplcuro) .Lo que tienen de común ambas pos­
turas es el querer eludir la gravedad existen­
cial de la muerte, esquivar la muerte en sí mis­
ma, bien que por razones distintas. 

Platón nos ofrece el ejemplo mis acabado de 
lo que se ha llamado la muerte ESQUIVADA. 
Si es verdad que en la Apología Sócrates pare­
ce a veces angustiado por el' pensamiento de la 
muerte -"Sólo los dioses conocen al la muerte 
es mejor que la vida''8-, en el Fedón, obra mis 
personal y de madurez fllosóflca, la posición de 
Platón no puede dejar lugar a dudas. "Me parece 
natural que un hombre que ha dedicado su vida 
a la fllosofia deba estar alegre en presencia de 
la muerte y confiado de encontrar grandes ben­
diciones en la vida futura cuando ■u vida ha 
terminado,"ª Para Platón, pues, la muerte es un 
mero tránsito entre dos vidas y deseable porque 
la segunda vida, al menos para el fllósofo, es 
más agradable que la primera. 

Esta actitud, que aparece tan atractiva a pri­
mera vista, no es en últlmo t6rmlno mas que un 
modo de evitar la muerte como realidad exis­
tencia!. En la dlaléctlca vida-muerte-superviven­
cia se quiere unir los dos extremos sin ahondar 
en la realidad del término medio. Ayudado por 
su concepción dualista del hombre, alma y cuer-

4. Para ver el desarrollo de la concepción filosófica 
de la persona y de qué modo depende de la revela­
ción cristiana, véase, por ejemplo, Etienne Gilson 
Espíritu de la Filosofía Medieval, Cap. X. ' 

5. Apología, 29 a. Romano Guardini en su libro The 
Death of Socrates (Meridian Books, Cleveland and 
New York, 1962, p. 69) cree que ya en este pasaje 
está claro el carácter de tránsito de la muerte en 
Platón. 

6. Fedón 64 a. 

7. Fedón 64 c.; Gorgias 524 b, 

po, como dos realidades distintas, y siendo el 
cuerpo una verdadera rémora para el alma, la 
muerte no es, piensa .Platón, sino un despren­
dernos de algo que nos ha estado estorbando 
por mucho tlempo,7 es un sueño del que des­
pertamos agradablemente sorprendidos, purifi­
cados ya de nuestro cuerpo.8 

Platón, estrictamente hablando, no tiene una 
filosofía de la muerte sino de la Inmortalidad. 
Esta se concibe como una continuación de la 
vida del alma sin el cuerpo. Por eso la muerte 
es un mero pasaje que adquiere sentido, no por 
lo que en sí tiene de acción humana única e 
insustituible, sino porque es la separación del 
cuerpo que permite al alma seguir viviendo con 
mb fruición. 

* * * 

SI para Platón la muerte cobra sentido pre­
cisamente por la inmortalidad, por la vida que 
sigue "después" de la muerte, para Epicuro la 
muerte tiene sentido por su relación con la vida 
"antes" de la muerte. La muerte es fin de la 
vida. No merece considerarse como acto huma­
no en si, sino tan sólo por lo que nos puede de­
cir sobre la vida de ahora, única cosa que nos 
interesa. Lo que da sentido a la vida, según 
Eplcuro, es el placer, aunque esto no haya que 
entenderse en el sentido de un hedonismo vul­
gar. El placer viene a ser una idea negativa que 
slgnl.flca la ausencia de toda preocupación y 
perturbación. La vida intelectual del hombre, 
reconoce Epicuro, es una fuente de preocupa­
ciones. Uno de los fines de su filosofía es llegar 
a conocer los misterios y fenómenos naturales 
para que no puedan ocasionar ninguna angustia 
al hombre, lo que trata de conseguir en sus fa. 
mosas cartas a Herodoto y Pitocles. En su ter­
cera carta a Menoceo, Epicuro trata explicita­
mente de la salud del alma. Allí combina sus dos 
teorías sobre el placer y las preocupaciones que 
lleva consigo el conocimiento, y de ese modo 
nos da su conocida soluclón al significado de la 
muerte. "M lentras tú existes no existe la muerte 
y cuando la muerte sobreviene ya no existes 
tú". La muerte sólo puede tener significado por 
la pena que nos Inflige o de que nos priva. Pero 
un conocimiento correcto de su realidad nos dice 
que la muerte es precisamente dejar de sentir.e 
Por eso la muerte tiene que estar al margen de 
la vida. Sólo el hombre no Iluminado i)Or la fi­
losofía epicúrea se deja engañar por la falaz 
Idea de la muerte. 

En el caso de Epicuro, como en el de Platón, 
la muerte es esquivada. Si Platón dlria que hay 
que pasar la muerte, Epícuro diría que hay que 

8. Fedón 71 c.' 

9. "La muerte no es nada para nosotros; pues lo que 
se disuelve está privado de toda sensación, y lo que 
está privado de toda sensación es 11ad¡¡ para noso­
tros." Diógenes L;u:rtius, 10, 139. 

179 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



ignorarla. Si Platón puede representar la acti­
tud del "cristiano fervoroso", que resta signi­
ficado al hecho de la muerte en sí, Eplcuro es 
un símbolo de la actitud del hombre despreocu­
pado que no quiere encararse con el problema 
de la muerte. 

* * * 

Veamos, pues, que el pensamiento griego no 
se encara con el problema de la muerte direc­
tamente. En vano buscaremos en Aristóteles un 
estudio, que no sea meramente biológico, del 
sentido de la muerte del hombre. En su Etlca a 
Nicómaco sólo hay referencias de paso cuando 
trata de la virtud de la fortaleza. 1 0 Esta laguna 
del pensamiento griego sobre la muerte no es 
accidental. Responde a las exigencias de unas 
filoso.fías del hombre que van a estar esencial­
mente mutiladas hasta la venida del cristianis­
mo, como ya queda dicho. Platón es consecuen­
te con su dualismo sicológico y Epicuro con su 
materialismo prestado de Demócrito. Aristóte­
les, que en la citada Etica a Nicómaco nos pre­
senta lo que podríamos llamar una grandiosa 
síntesis del hombre-naturaleza, apenas si vis­
lumbra el problema del hombre-persona, capaz 
de entregarse libremente a un ideal. Podemos 
decir que la muerte no ha sido estudiada en 
el pensamiento griego porque todavía no ha 
sido descubierto el hombre como persona. Es 
verdad que Sócrates nos ofrece un ejemplo de 
la supremacía del valor moral sobre cualquier 
otro, pero en general puede decirse que la filo­
sofía precristiana no ha tocado el problema de 
la persona humana, que no es fundamentalmente 
el hombre que piensa o el hombre que siente, 
sino el hombre que elige libremente. Ni el eu­
daimonismo intelectual de Aristóteles11 ni el 
esteticismo moral de epicúreos y estóicos12 lle­
gan al fondo del problema del hombre como 
persona. No existe todavía la perspectiva nece­
saria para llegar a una consideración de la 
muerte como acción humana: la muerte como 
elección. 

Con el cristianismo empieza a dibujarse el 
hombre como persona. El cristianismo revela cla­
ramente que el hombre no es sólo intelecto, sino 
que es libre para adherirse a un valor. Sin ese 
fundamento la revelación cristiana de ENCU EN­
TRO no tiene ningún sentido. El hombre desde 

1 o. Etlca a Nicómaco 111, 1115 a 25. 

11. Asi caracteriza Josph de Finance la ética de 
Aristóteles en Ethica Generalis, Romae, Apud Aedes 
Universitatls Gregorianae, 1959, p. 71. 

12. Jacques Maritain, en su monumental obra Moral 
Philosophy (Charles Scribner's Sons, !'few Yori-:, :964) 
encabeza el capitulo dedicado a estmcos y ep1cureos 
con el titulo La Etica Triunfante. Los estoicos son 
los atletas de la virtud (p. 53) y los epicúreos son los 
técnicos del placer a base de un refinado asceticismo 
(p. 63). En ambos casos la ética permanece en un 
mundo inmanente y no se basa en la apertura de la 
persona. 

180 

ahora tiene que ELEGIR el cristianismo o recha­
zarlo. Aunque esta postura no sea en modo al­
guno anti-intelectual, como la elaboración teo­
lógica medieval demuestra, es evidente que sub­
raya enfáticamente la dimensión del hombre pa­
ra decidirse, para adherirse libre, no necesaria­
mente -palabra favorita del espíritu griego-, 
a Cristo. 

Con la venida del cristianismo el tríptico 
vida-muerte-resurrección se plantea desde un 
punto de vista distinto. Como ya hemos dicho el 
cristianismo tiene profundas influencias sobre la 
filosofía en cuanto que brinda una nueva con­
cepción del hombre aun desde el punto de vista 
filosófico. Pero su influencia no se limita na~ 
turalmente a modificar una filosofía. La revela­
ción ilumina directamente la vida humana con 
una luz superior. Así, por ejemplo, en el tema 
que nos ocupa, si la resurrección no es un mero 
volver a la vida, sino comienzo de una vida 
NUEVA, radicalmente distinta a la primera, la 
muerte no puede considerarse como mero trán­
sito; si hay relación entre el pecado y la muerte, 
siendo aquél un acto moral y no meramente bio­
lógico se puede esperar que la muerte, como 
acto en sí mismo considerado y no sólo como 
fin de la vida moral, tiene también un carácter 
moral que hay que desentrañar. 

Más adelante hablaremos de la solución cris­
tiana; ahora queremos completar brevemente el 
cuadro histórico recorriendo brevemente las 
diversas posturas ante la muerte en las filoso­
fías postcristianas, tal como han cristalizado en 
nuestros días. Decíamos en la introducción que 
la solución al problema de la muerte se empieza 
a vislumbrar con el descubrimiento del hombre 
como persona y como cristiano. El cristiano pre­
supone la ·persona como estructura bá11ica. Más 
aún, históricamente la persona fue descubierta 
cuando se descubrió el cristiano. Lo que han 
hecho muchas filosofías modernas, consciente o 
inconscientemente, es buscar la Idea de la per­
sona en el cristianismo para separarla después 
del cristiano que la originó e incluso para ha­
cerla anti-cristiana. 

Esta valoración de la persona en la filosofía 
moderna como centro indiscutible de la realidad 
hace posible una actitud general de la filosofía 
ante la muerte: el deseo de apropiarse la muerte 
como algo propio, que la muerte no sea algo 
que nos "acontece", sino que sea algo nuestro. 
La corriente atea desde Feuerbach se empeña 
no tanto en negar a Dios sino en divinizar al 
hombre.13 Y corao ocurre en todo ateiemo ae 
ensalza la voluntad del hombre: el hombre co­
mo voluntad, como poder, como Independiente 

13. Véase sobre este punto, por ejemplo, el ya c!Asi~o 
libro del P. Henri de Lubac El drama del Humanis­
mo ateo, cuyo titulo es ya expresivo. Reclentemen~e 
Robert Tucker en su libro Philosophy and Myth ,n 
Karl Marx (Cambridge Universlty Press, 1_964) ha 
demostrado cómo el fundamento del pensamiento de 
Marx es una religión invertida. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



para dar sentido a su vida. La muerte presenta 
un problema obvio. SI el hombre pretende ha­
cer su vida autónoma, independiente de Dios, no 
puede fácilmente intentar dar sentido a su muer­
te por sí mismo. V sin embargo esto es necesario 
si uno quiere ser dueño totalmente de sí mismo. 
De aquí surgen varias posiciones ante la muerte, 
aunque originadas todas por la misma angustia 
de apropiarse la muerte. La muerte será pura 
contingencia para Sartre, y por eso últimamente 
absurda. Para Heidegger la muerte puede ser 
apropiada durante la vida, pre-ocupAndonos de 
ella, aunque como punto flnal de nuestro pro­
yecto sea absolutamente Inapropiable. Rilke nos 
recuerda un poco el esteticismo griego, querien­
do "hacer nuestra muerte", dominarla, darla a 
luz, que sea una cosa bella. Freud llegarA a de­
cir que el hombre busca su muerte constante­
mente a través de su Instinto de autodestruc­
ción,14 

No es de extrañar tampoco que Camus haya 
escrito que el único problema Importante es el 
del suicidio. A la luz de este tipo de filosofías, 
luchando desesperadamente por dar sentido, por 
apropiarse la muerte, el suicidio tiene un senti­
do distinto al suicidio que es evasión de la vida. 
El suicidio puede tener un sentido completa­
mente opuesto al de evasión. Puede ser el últi­
mo esfuerzo del hombre autónomo para demos­
trarse a sí mismo su total Independencia, su vo­
luntad de ser su Dios. SI la muerte, como acción 
humana, amenaza al hombre en su voluntad de 
autonomía, precisamente porque la muerte es 
incontrolable, el suicidio puede aparecer como 
el medio para incorporarse la muerte como algo 
propio, algo que no acontece al hombre, sino 
que, por decirlo así, es creado por él, es suyo. 
Es la manifestación última del dominio del hom­
bre sobre "todo". Nótese que Shopenhauer, el 
filósofo de la voluntad, es también el filósofo 
del suicidio. 

* * * 
Las líneas anteriores han sido generalizacio­

nes de problemas complicados que preocupan 
hoy día al filósofo. Lo que aquí nos Interesa 
hacer notar no es tanto sus soluciones concretas 
al problema de la muerte, sino la actitud que 
presentan y consecuentemente el dllema que nos 
plantean. Como el hombre es persona su realidad 
no hay que buscarla en el orden cósmico, sino 
precisamente en su capacidad de situarse fuera 
de ese orden como sujeto delante de un objeto. 
Esa capacidad, que en su esencia es abertura, 
se ha visto convertida por filosofías ateístas en 
independencia total de "todo" orden. Parece 
que el hombre tiene la vocación de dar sentido 
a la realidad pero sólo, sin contar con nadie. 

14. Para un estudio más detallado de las diversas 
filosofía~ actuales sobre la muerte, véase, por ejem­
plo, Jose L. Aranguren Etica, (Revista de Occidente 
Madrid, 1959, Cap. XXIV). ' 

Sin embargo la realidad de la muerte le plan­
tea de nuevo el problema: o la muerte no tiene 
sentido, y entonces el hombre ha fracasado en 
su vocación de dar sentido a la realidad, y ésta 
es últimamente absurda, o el hombre tiene una 
vocación, en el sentido de "haber sido llamado 
por otro" a dar sentido a la realidad. En otras 
palabras, o la muerte es un absurdo y los inten­
tos por darle sentido son vanos, o el sentido de 
la muerte nos viene de fuera, de ese "Otro''. O 
morimos ante nosotros mismos o morimos ante 
el Señor. Para el que cree que la muerte puede 
ser muerte en el Señor la muerte tiene un 
sentido. Este sentido queremos desentrañar aho­
ra estudiando lo que significa ser persona, y 
mucho más ser cristiano a la hora de la muerte. 

11 

LA MUERTE DEL HOMBRE 
COMO PERSONA. 

El hombre, haya recibido o no la luz de 
la revelación, es ciertamente creatura. Eso sig­
nifica que es esencialmente limitado, y en el 
estado de viador en que se encuentra esa limi­
tación se le presenta en la forma de Interro­
gante continua en que se desenvuelve su vida. 
Como queda dicho el hombre no coincide ple­
namente consigo mismo en esta vida. En vano 
trata de sosegar su corazón en el arte o la cien­
cia. NI siquiera en el nlvel moral donde él es 
propiamente hombre puede plenamente coi nci­
dir consigo mismo. Una buena acción, un acto 
de justicia o de amor, no es todavía definitivo, 
no tiene la virtualidad de fijar al hombre en 
esa justicia o en ese amor. V es que el hombre 
tiene la imperiosa necesidad de hacerse, de rea­
lizar el proyecto de su vida, pero ese ideal 
que quiere realizar, sea el que fuere, tampoco 
se le presenta completo desde el principio, sino 
que se le despliega lentamente en el tiempo. La 
paradoja del hombre es que tiene que realizar 
un proyecto, algo definitivo, y ninguna de sus 
acciones morales, aunque cada una en si tenga 
un valor absoluto, es capaz de convertirle en el 
proyecto en que piensa. 

Hay, pues, una dialéctica acción-proyecto que 
va avanzando. Ea verdad que el hombre puede 
ir acercándose cada vez más al proyecto, pero 
se encuentra siempre con la incapacidad de 
conluir por sí mismo ese proyecto, de rematar 
la obra que est.i constantemente realizando. 
Siente la imperiosa necesidad de comenzar y 
continuar la obra de su vida y no encuentra 
dentro de si los recursos para consumarla. 

En esa imposibilidad de dar cima a su propia 
vida experimenta el hombre como en ninguna 
otra situación su estado de creatura. La solu­
ción al enigma de su vida le tiene que venir de 
fuera. Sin la iluminación de la fe puede resul­
tar difícil ver la solución a este problema, sobre 
todo en el cómo¡ sin embargo, el planteamiento 

181 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



del problema puede ser correcto: la consuma­
ción de su propia vida le ha de venir al hombre 
de .fuera, o, mejor dicho, de lo más profundo 
de su ser: de Aquel que es más íntimo a nos­
otros que nosotros mismos. 

* * 
Con la muerte termina nuestro estado de 

viador. La muerte es, por lo tanto, fin. Como el 
hombre es espíritu encarnado hay un verdadero 
fin para su cuerpo. Es la muerte biológica. Los 
elementos bioquímicos se descomponen para se­
guir existiendo en un nivel inferior. Si el hom­
bre fuera puramente una realidad biológica la 
muerte sería puramente fin. Sería la muerte de 
Eplcuro, fin y no consumación. Pero el hombre 
"a través" de su muerte biológica llega a su 
constitución definitiva. La muerte del espíritu 
encarnado no es sólo fin sino consumación. Es 
una acción, luego veremos por qué, que tiene 
la virtualidad de hacernos coincidir con nosotros 
mismos. Es el fin de nuestra no-coincidencia, 
no por la disolución de los elementos bioquími­
cos sino por una nueva síntesis de vida. 

La muerte, en este sentido, es el acto más 
transcendental de la vida humana. Vivida hu­
manamente implica la última decisión personal 
de la vida. Es el término del hombre como per­
sona espiritual que decide libremente sobre su 
suerte y da consumación activa a su vida desde 
dentro, aunque la "hora de la muerte'' le venga 
desde fuera. La muerte, por lo (!Ue toca al hom­
bre, es la aceptación de lo que él es, y su pre­
sentación así ante su Creador. Es la corrobora­
cl6n de su vida con un testimonio que, además 
de ser el último cronológicamente, tiene la vir­
tualidad de abrazar en sí todos los testimonios 
parciales que dio durante su vida. 

La capacidad de dar testimonio, es decir, de 
responsabilizarse de los actos de uno en pre­
sencia de un ideal, es la marca de la persona. 
En e,te aentl_do por lo menos, hoy en día se pue­
de decir que la persona ha sido descubierta de­
finitivamente. Si "desde Platón hasta Goethe 
hay un entusiasmo cósmico unltario"15 en el 
que el hombre se siente más o menos respaldado 
por un "orden'' en el que él se encuentra, hoy 
el hombre se siente solo. Esta situación ambiva­
lente ha tenido por lo menos un efecto positivo: 
recordar al hombre su vocación a la responsa­
bllldad. Por eso, aunque el tema de la soledad 
del hombre y su responsabilidad han sido ex­
plotados por filoaofias ateas en un esfuerzo es­
t6rll, puede ser también aprovechado para 
ahondar en la realidad del hombre vuelto hacia 
su Dios, especialmente a la hora de la muerte. 

La muen:e de la persona ,is la muerte res­
ponsable. Pero en la muerte la responsabilidad 
se hace suprema, pues es responsabilidad no 

15. Urs von Balthasar, El Problema de Dios en el 
Hombre Actual, Ediciones Guadarrama, Madrid, 
1960, p. 71. 

182 

sólo por el momento de la muerte sino por toda 
la vida que le ha precedido y esto de una ma­
nera definitiva. La persona acepta la .finitud y 
temporalidad de su vida, en el estado de viador; 
acepta la finitud y "carga a sabiendas con el 
final".16 

Ser persona es poder ser responsable no sólo 
de hechos aislados sino de la síntesis de esos 
hechos que somos nosotros. El "yo" nuestro no 
es un yo intocable que pasa incontaminado por 
la vida. Es un yo que se hace a través de los 
actos morales. A la hora de la muerte tenemos, 
como siempre, que dar a cuenta de ese yo, pero 
esta vez la responsabilidad que tenemos es de­
finitiva, porque nuestro yo es entonces definiti­
vo, o, mejor dicho, no es sólo definitivo sino 
definitorio. Por eso la muerte es el supremo acto 
libre del hombre. Es, como decíamos en la In­
troducción, la muerte como elección. No es la 
muerte esquivada de Platón o Eplcuro, sino la 
muerte vista cara a cara, elección última y ra­
dical de nuestra vida. 

* * * 
Nos podemos preguntar de dónde le viene a 

la- muerte su radicalidad, su poder de hacer del 
hombre, no un esbozo de vida, sino reallzaclón 
plena. Nos preguntamos por qué la acción de 
morir es de tal índole que puede consumar, no 
sólo finalizar nuestra vida. La respuesta es que 
en la muen:e hay una síntesis positiva de todos 
los elementos que forman la personalidad hu­
mana en un nivel superior, al que no se puede 
ascender durante la vida por más intensamente 
que se viva. La descripción del fenómeno de la 
muerte nos lleva a la aceptaci6n de los elemen­
tos contradictorios inmediatamente dependientes 
de la constitución del hombre: término lleno y 
vacío, activo y pasivo, plena determinación de 
sí mismo y caída en el poder ajeno.u 

En la muerte el hombre es más creatura que 
nunca. Por una parte, las posibilidades para su 
libertad son ahora mayores que nunca, pues 
viene preparado con la experiencia de toda una 
vida. Por otra parte, ve con claridad absoluta 
la imposibilidad de que esa eleccl6n suya, con­
sumación de toda su vida, tenga algún valor en 
sí mismo, si no es aceptada por otra persona. Ve 
pues en toda su crudeza su condición de crea­
tura. En este momento está en condiciones, no 
necesariamente sicológicas pero sí ontol6gicas, 
de aceptar o rechazar su condición de creatura. 

La muerte, al ser lmposlble que sea consu­
maci6n de la vida humana, considerando sola-

16. V. E. Frankl, Psicoanálisis y Existencialismo, 
Breviarios del Fondo de Cultura Económica, México­
Buenos Aires, 1963, p. 85. 

17. Karl Rahner, Sentido Teológico de la Muerte, Edi­
torial Herder, Barcelona. 1965, p. 45. Este libro nos 
parece de capital importancia para entender el desa­
rrollo del pensamiento cristiano sobre la muerte. Co­
mo se verá por las frecuentes citas, usaremos este 
libro sobre todo en la tercera parte de este articulo. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



mente la cooperación del hombre, es también 
acción de Dios. La muerte es acción del hombre 
y de Dios. Es verdad que eso puede decirse de 
toda acción humana, pero en el caso de la muer­
te tiene un sentido especial. En toda acción pro­
piamente humana, es decir, en las acciones mo­
rales, Dios interviene en la acción, o, en otras 
palabras, la hace posible, como causa última de 
toda la realidad ontológica de la acción, y ade­
más como el valor transcendente en el que ad­
quieren valor nuestras acciones morales. Las re­
laciones entre personas, por ejemplo, tiene sig­
nificado en virtud de una tercera persona. Esta 
última no es una persona más, sino la persona 
que fundamenta y garantiza ese mundo de las 
personas. En otras palabras, para que haya amor 
en este mundo hace falta tres: dos personas hu­
manas y Dios en cuyo amor participan. 

Dios está presente en nuestras acciones mo­
rales por lo menos en estos dos sentidos. En la 
muerte, sin embargo, Dios está presente de otra 
manera distinta y radical. El es como co-actor 
de nuestra muerte. El hombre depende explíci­
tamente de la acción de Dios para que su deci­
sión última sea consumación y no sólo un acto 
más, para que sea muerte. El ofrecimiento que 
el hombre hace de sí en su muerte, si su muerte 
es salvación, tiene que ser aceptado por Dios. 
Es decir aue en la muerte hay la convergencia 
de la acción humana y la divina. De ahí le vie­
ne' a la muerte su carácter único, en compara­
ción del cual todas nuestras acciones durante 
la vida son de un orden diferente. En la muerte 
se unen como en ninguna otra acción humana, 
los dos aspectos constitutivos del hombre: pro­
funda iniciativa -elección-, y profunda depen­
dencia de Dios, aun para que esa elección del 
hombre sea elección definitiva. 

* * 
Hemos dicho que en la muerte la acción de 

Dios tiene que coincidir con la acción del hom­
bre. En este hecho encontramos la base para 
valorar éticamente la muerte. Es decir, la muer­
te puede Fer salud o perdición. Todo pecado en­
vuelve una ignorancia, un querer prescindir de 
una "norma" objetiva que no es puramente o 
necesariamente mi propia visión de la realidad. 
En el pecado queremos evaluar nuestros actos 
éticamente sin querer salir de nosotros mismos. 
Queremos juzgar el bien y el mal. El misterio 
del pecado desde un punto de vista natural con­
siste en la pretensión del hombre de ser autó­
nomo, aunque para ello tenga que sacrificar lo 
mis caracteristico de su persona, su "abertu­
ra."18 El pecador se ha cerrado en su mundo. Y 
esto es verdad literalmente, pues lo único que 
puede tener el hombre que sea totalmente suyo 

18. Para entender lo que es el pecado desde un 
punto de vista natural, véase Jacques Maritain, 
Saint Thomas and the Problem of Evil, Marquette 
University Press. Milwaukee, 1942. 

es el pecado. "Esto al menos es mío"19 decía 
Jacques Riviere hablando del pecado. Quería ex­
plicar de este modo la verdad fundamental de 
que toda bondad procede de Dios, que lo que 
Dios pide del hombre es que se deje amar. Y, 
sin embargo, el hombre puede rehusar ese ofre­
cimiento para mantener a ese precio la autono­
mía de su propia indigencia. 

Si esta es la esencia de todo pecado, la muer­
te puede ser pecado en un sentido misterioso y 
profundo, pero posible. La muerte es pecado, 
y pecado radical y definitorio, cuando el hom­
bre quiere por sí mismo dar sentido a esa muer­
te, cuando no quiere contar con Dios para dar 
culminación a su vida. Hablibamos más arriba 
de la oscuridad de la muerte. El pecado consis­
tiría en querer "aclarar" esa oscuridad por nos­
o~~os mismos. Ese desafío a la acción divina en 
el querer aclarar la oscuridad de la muerte por 
nosotros mismos puede hacerse bisicamente de 
dos maneras:20 "o bien espiritualizando la muer­
te, una muerte en la que el morir sería siempre 
y necesariamente redención, frente a la cual la 
vida corporal sería verdadera muerte, ... o bien 
materializando la muerte, considerándola como 
puramente biol6gica, como proceso sobreenten­
dido de la naturaleza, un artificio de la natura­
leza para tener mis vida, una entrada en la 
vida universal de la naturaleza''. 

A diferencia de la muerte autónoma, muerte 
del hombre cerrado en sí mismo, la muerte "de­
pendiente" es una muerte abierta. Precisamente 
en la oscuridad radical de la muerte encuentra 
la persona la oc:::si6n de una abertura total ha­
cia s•J Creador, reafirmando asi definitivamente 
las aberturas parciales de su amor durante la 
vida. Para la persona que es también cristiano, 
esa abertura no es sólo la de una creatura sino 
la d~ un hiJo. 

111 

LA MUERTE DEL HOMBRE 
COMO CRISTIANO 

Si nos hemos detenido en estudiar lo que sig­
nifica la muerte para el hombre precisamente 
por ser persona es para entender mis claramen­
te la realidad de la muerte del cristiano, única 
que ofrece una luz en medio de las tinieblas. 
En ella aparecen los elementos de la muerte 
"natural'' pero transformados por el orden con­
creto de gracia en que vivimos. Así, por ejem­
plo, la revelacl6n nos dice que la muerte no es 
s61o fin bio16gico, desintegración de nuestra rea­
lidad animal, sino que es también efecto y cas­
tigo del pecado; que la muerte como consuma­
ción de nu,..&tra vida es ahora una consumación 
en Cristo, un conmorir con Cristo; que la preo-

19. Citado en God and the Ways of knowing, Jean 
Danielou (Meridian Books, Cleveland and New York, 
1957). p. 90. 

20. Karl Rahner, Op. cit., p. 51-52. 

183 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



cupación que tenemos sobre la muerte clura.,te 
la vida es eh:vada por la revelación a un con­
morir diario con Cristo en la vida sacramen­
tal, especialmente en el bautismo y la Eucarls-• 
tía. Un conocimiento de la estructura "natural" 
de la muerte ¡;iyuda a entender la riqueza de la 
revelación en este punto. 

* * * 
Si el cristiano muere en Cristo veamos en 

primer lugar qué es lo característico de la.muer­
te de Cristo. En primer lugar la muerte fue para 
Cristo una experiencia humana. Cristo fue a la 
muerte con claridad de visión sabiendo a lo que 
iba. "Sabiendo que la hora había llegado de 
pasar de este mundo al Padre ... "21 La Escri­
tura hace hincapié en notar esto, que su muer­
te fue una muerte como la de todo hombre. 
Cristo sintió que su fin se acercaba, que su 
identidad humana iba a desaparecer para ad­
quirir una nueva identidad experiencialmente 
desconocida para El. 

Cristo murió la muerte que es castigo del 
pecado. Aunque El naturalmente no tuviese pe­
cado, se hizo solidario por nosotros y pasó por 
la muerte con la angustia que lleva toda muer­
te que es efecto y castigo del pecado. También 
en El tuvo la muerte ese elemento de oscuridad 
que tiene toda muerte humana. Sintió la sepa­
ración de Dios, esencia de todo pecado. "Dios 
mío, Dios mío, ¿por qué me has desamparado?" 
Vivió la separación de Dios, carácter que tiene 
la muerte en la Escritura. Pero justamente por 
su carácter velado, la muerte se hace expresión 
y corporeidad de su obediencia y amor, de la 
libre entrega de todo su ser creado a Dios. Por 
eso la muerte que es aparición de pecado, sin 
eliminar su oscuridad, se convierte en aparición 
de la aceptación de la voluntad del Padre, que 
es la negación del pecado. La muerte de Cristo, 
por su abertura total al Padre, convierte el 
cuerpo de pecado en plenitud de gracia.22 

Por eso la muerte de Cristo fue redentora. 
Fue el supremo testimonio de Cristo como hijo 
del Padre. Si el pecado es, y así se describe en 
la Escritura, alienación, separación de Dios 
-Israel que rechaza la elección de Yavé-, la 
muerte de Cristo es definitivamente unión, con­
fianza, reconocimiento y aceptación gustosa de 
su filiación divina. Es verdad que en todos los 
actos de la vida de Cristo se da esa unión y 
confianza con el Padre. Pero en la muerte eso 
ocurre de un modo mis radical. El acto radical 
de la muerte de Cristo, no es tanto los sufri­
mientos que la acompañan, sino la total abertu­
ra al Padre en el momento en que Cristo entra 
en lo desconocido y lo acepta. Paradójicamente 
la esencia de la muerte de Cristo es aceptar la 
resurrección. Esta es la muestra de confianza 

21. Jn. 13, l. 

22. Cfr. Rahner, op. cit., pp. 69-70. 

radical de Cristo. Elige una vida de la que no 
tiene ninguna experiencia, cuya "única" garan­
tía es el Padre. Por eso la muerte es victoria 
sobre el pecado, porque ratifica, como ningún 
otro acto humano puede hacerlo, la condición de 
hijo, "Para que sepa el mundo que amo al Pa­
dre vamos de aquí",23 son las palabras de Cristo 
después de la institución de la Eucaristía. "Pa­
dre, en tus manos encomiendo mi espíritu", es 
el fin de la pasión de Cristo. En toda ella el 
motivo dominante es mostrar su amor de hijo. 

En el momento de la muerte tiene lugar 
no sólo el ofrecimiento total de Cristo aceptando 
la nueva identidad que el Padre le ofrece, sino 
la aceptación del Padre. Sin esa aceptación del 
Padre, Cristo no puede morir. Para que esa 
oblación de Cristo sea muerte, confianza en el 
Padre de.finitiva, el Padre tiene que efectuar el 
último acto. En esa imposibilidad de Cristo de 
dar cima a la obra de la redención por sí mis­
mo sin el concurso expreso del Padre se pone 
de relieve su total subordinación al Padre. Y 
por eso es tan aceptable su sacrificio que se 
convierte en resurrección para Cristo y en re­
dención, prenda de resurrección, para los que 
en El hayan de morir. 

* 
La muerte del cristiano es un conmorlr en 

Cristo. La muerte como consumación, como ple­
nitud, de que hablábamos anteriormente al es­
tudiar la muerte de la persona, es para el cris­
tiano plenitud de gracia, es la consumación de 
su vida en la resurrección. "Todo el que vive y 
cree en mí no muere eternamente",24 dice 
Cristo. 

Sin embargo, para que la muerte sea tam­
bién resurrección es preciso que participemos 
en la muerte de Cristo, que nos incorporemos 
en nuestra muerte a la muerte de Cristo. "Ver­
dadera es la palabra: Que si padecemos con El, 
también con El viviremos. Si sufrimos con El, 
con El reinaremos.''25 "Si hemos muerto con 
Cristo también con El vlviremos''.26 Es necesa­
rio incorporarnos a la muerte de Cristo para 
que nuestra muerte sea consumación CRISTIA­
NA y no simple consumación natural de la per­
sona. Así lo ha querido el Padre, que como re­
cibió el espíritu de su Hijo, como convirtió la 
oscuridad de la muerte en la gloria de nr resu­
rrección, hará lo mismo a aquellos que mueren 
en Cristo. "Pues si creemos que Jesús murió y 
resucitó, así también Dios por Jesús tomará con­
sigo a los que mueren en El ... "27 

Esta incorporación en la muerte de Cristo se 
hace definitiva en nuestra muerte real, pero 
empieza ya en nuestra vida sacramental sobre 

23. Jn. 14, 31. 
24. Jn. 11, 26. 
25. 2 Tim. 2, 11. 
26. Rom 6, 8. 
27. 1 Thes 4, 14. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



todo en el bautismo y la Eucaristía. S. Pablo 
no hace sino repetir esta doctrina en su cate­
quesis a los Romanos sobre el bautismo. "Pues 
sabemos que nuestro hombre viejo ha sido cru­
cificado para que fuera destruído el cuerpo de 
pecado y ya no sirvamos al pecado. En efecto 
el que muere (en el bautismo) queda absuelto 
de su pecado ... "28 "Así que, hermanos míos, 
vosotros habéis muerto a la ley por el cuerpo 
de Cristo para ser de otro que resucitó de 
entre los muertos para que deis fruto para 
Dios".29 Por el bautismo el cristiano empieza 
a vivir la muerte de Cristo, "es bautizado en su 
muerte''.3º La inmersión bautismal simboliza su 
sepultura. 

En la Eucaristía anunciamos la muerte del 
Señor hasta que venga. En este misterio cele­
bramos sacramental mente la Pascua del Señor 
Y recibimos la gracia que en su muerte se hizo 
nuestra. En la Escritura hay numerosas referen­
cias a los efectos· de este sacramento que nos 
hace en vida conmorlr con Cristo: Hemos de pa­
decer con El para ser con El glorlflcados.31 Por 
la participación en su pasión hemos de configu­
rarnos a su muerte.33 Por amor de Jesús somos 
entregados constantemente al poder de la muer­
te.34 En El, que fue crucificado en flaqueza 
somos también nosotros flacos,3s Es una gracia 
no sólo creer en Cristo, sino también sufrir por 
El.36 Sólo si con El morimos viviremos tam­
bién con El.37 Participamos de su muerte por­
que celebramos y recibimos diariamente el sa­
cramento de su muerte. 

Estas afirmaciones del Nuevo Testamento 
suponen que la muerte real ha de entenderse 
como una magnitud axlológica que domina 
nuestra vida entera y también como una acción, 
so pena de que el morir "durante'' la vida por 
la fe y la justicia no quede volatilizado en una 
imagen ética idealista sin conexión alguna con 
la muerte real. En la muerte acontece pragmá­
ticamente lo que místicamente había acontecido 
en el bautismo y Eucaristía, puntos culminantes 
de la existencia cristiana: la aplicación justa­
mente de la muerte del Señor. Lo que aquí 
acontece sacramentalmente se cumple realmente 
en la muerte propia: la participación en la 
muerte del Señor.38 

28. Rorn. 6, 16. 
29. Rorn. 7, 4-6. 
30. Rorn. 6, 3. 
31. Rorn. 8, 17. 
32. Phil. 3, 10. 
33. Phil. 1, 20. 
34. 2 Cor. 4, 10 s. 
35. 2 Cor. 13, 14. 
36. Phil. 1, 29. 
37. 2 Tirn. 2, 11. 
38. Rahner, op. cit., pp. 76-77. 

La muerte del cristiano no es pues solamen­
te consumación de su "proyecto moral" en el 
orden natural, sino consumación de nuestra in­
corporación a Cristo y su Pascua que empezó du­
rante la vida de una manera sacramental. Tene­
mos aquí, en el nivel de la gracia, un fenómeno 
parecido al descrito anteriormente: nuestra im­
posibilidad de dar cima a nuestra propia vida. 
Durante la vida participamos en la divina sacra­
mentalmente, pero eso es "hasta que El venga". 
No nos está dado a nosotros dar el salto defini­
tivo de la vida temporal a la vida eterna defini­
tiva. Durante la vida vivimos ya en Dios por 
la fe, esperanza y caridad. Somos sus hijos pues 
hemos aceptado gustosos que El tome la Inicia­
tiva en el nivel más profundo de nuestra exis­
tencia. La fe, la esperanza y la caridad hacen 
de la muerte la más alta hazaña de ese creer, 
esperar y amar. Aceptando nuestra realidad de 
hijos pasamos a través de la oscuridad de la 
muerte a las manos del Padre. Aunque la muer­
te del cristiano tiene también el aspecto de an­
gustia, -"Dios mío, Dios mío, ¿por qué me has 
desamparado?"-, a través de la gracia que hizo 
suya en la vida sacramental está ahora prepara­
do para vivir de una manera real lo que en el 
sacramento del bautismo y Eucaristía ya pre­
vivió sacramentalmente. Y por eso sus últimas 
palabras son, como las de Cristo, la victoria fi. 
nal de la gracia: "Padre, en tus manos enco­
miendo mi espíritu". Ea el reconocimiento últi­
mo y más radical del cristiano de au realidad 
de hijo. Así como decíamos antes que en la 
muerte se combinan las dos actitudes más ca­
racterísticas del hombre, iniciativa y sumisión, 
así en el morir en Cristo se juntan las caracte­
rísticas más profundas del cristianismo: como 
hijo tiene que vaciarse de sí mismo para dar 
testimonio del Padre; y ese vaciarse, al ser 
aceptado, se convierte en "abertura'', que es 
últimamente abertura a la resurrección. 

Esta es la realidad última de la muerte. Por­
que Cristo al morir venció a la muerte, nuestro 
morir en El no ea aceptación de muerte sino de 
vida. Es aceptar nuestra filiación divina hasta 
el punto de estar dispuestos a desprendernos de 
nuestra identidad como la vivimos ahora y 
aceptar, ·como mejor para nosotros, la nueva 
identidad que Dios nos ofrece en la resurrección. 
En cuanto esa nueva identidad nos es, experlen­
cialmente al menos, totalmente desconocida la 
muerte sigue siendo muerte "oscura", sigue sien­
do una espantosa caída en manos de Dios, lo 
que es propio de toda muerte castigo del pecado. 
Pero en la victoria suprema de nuestra fe, es­
peranza y caridad la muerte ea paso a una nue­
va vida, la vida de la resurrección. 

La muerte del cristiano ea la expresión total 
de su realidad de hijo. No es sólo un dejar a 
Dios la iniciativa sobre nuestras vidas tal como 
lo hacemos "durante" la vida, sino que es dejar 
a Dios el elegir OTRO TIPO de vida. El cris-

185 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



tiano ha experimentado parcialmente este fen6-
meno durante su vida. Toda decisión suya "cris­
tiana" ha estado,- al menos en parte, envuelta 
en ignorancia, dependiendo siempre de la ini­
ciativa de Dios. En la muerte sacramental, 
acompañada de la muerte ascética que hace aflo­
rar a nuestra conciencia ese morir, el hombre en 
fe deja que Dios tome la iniciativa para encon­
trarse después -resucitar- en un nivel de vida 
de más fe, esperanza y caridad. Esa disponibili­
dad del cristiano hacia la acción divina, que 
siempre tiene el carácter de una muerte-resu­
rrección parciales, se hace definitiva a la hora 
de la muerte. 

IV 

EPILOGO 

"Ante la muerte, todo discurso es ridículo, 
rumor de palabras mediante el cual Intentamos 
distraernos o tranquilizarnos. Lo mejor es el 
silencio. S61o una palabra podría ser pronuncia­
da ante la muerte la cual es confesi6n de la 
resurrecci6n de los muertos ... Pero esta palabra 
es dura y ¿quién la puede escuchar? Ella me 
desautoriza en mis razones y me juzga en mis 
actos, Pero puedo decirla porque no ea mi pala­
bra, sino la Palabra. La he oído y la he creído. 
Y porque la he creído debo decirla a mi vez. 
Palabra que es escándalo para ese judío que 
soy yo, y locura para ese griego que soy yo. 
Pero precisamente porque no es la palabra del 
judio o del griego, es la Palabra de Dios y es 
verdad",39 

Esta confesi6n sincera del P. Danielou nos 
recuerda que hemos de oir con temor y temblor 
la buena nueva de la muerte que es vida, la 
buena nueva de la venida del Señor, que es 
aquella vida que no sabe de muerte, aunque a 
nosotros venga esa vida en la muerte, como 
también nos advierte Rahner.40 Las investiga­
ciones de este artículo no han pretendido librar­
nos de ese "temor y temblor", lo cual sería en 
cierto modo volver a la soluci6n plat6nlca de 
quitarle importancia al hecho de la muerte; no 
han querido ser tan irreverentes ante el mis­
terio más profundo de nuestra vida, que es 
nuestra muerte. Han querido, sin embargo, es­
clarecer la naturaleza de ese temor y temblor, 
que deben ser en última instancia temor y tem­
blor de hijos. 

* * • 
Hemos visto que la revelacl6n cristiana nos 

ofrece una dimensl6n nueva de la muerte, que 
en parte puede ser asimilada por la filosofía y 

en parte no, en dos sentidos: el punto de vista 
desde el que se debe mirar la muerte y el 
contenido de esa muerte. Con la venida del 
cristianismo cambia la perspectiva, aun filosó­
fica, de la muerte pues aparece la persona. Si 
los antiguos podían encontrar un cierto sentido 
a la muerte en el hecho de que el hombre vol­
vía al ciclo y orden de la naturaleza, el cris­
tianismo ha desenmascarado ese punto de vista 
falso. La consumación del hombre no puede ser 
una consumación en la naturaleza. Ha de ser en 
algún modo conEumaci6n de SU persona, porque 
la persona transciende la naturaleza. 

Esta perspectiva, esta manera de plantear el 
problema de la muerte es aceptada hoy por 

' muchos, pero presenta el problema del conteni­
do: si la consumación del hombre no puede en­
contrarse en un retorno al orden de la natura­
leza o a ningún otro "orden", pues entonces la 
muerte sería fin y no consumacl6n personal, 
¿cómo puede llegar la persona a la culminaci6n 
de su vida en la muerte? Filosofías ateas no 
pueden, por más que se empeñen, responder a 
esta pregunta mas que confesando o su ignoran­
cia o el triunfo último de lo absurdo, del no-ser 
sobre el ser. Pero el cristiano ha oído una Pa­
labra que no entienden ni griegos ni judíos. Hoy, 
como en el tiempo de los apóstoles,41 los gen­
tiles se ríen de Pablo cuando éste les habla de 
la resurrección de los muertos y le dicen: Te 
oiremos en otra ocasi6n. El cristiano ha oído 
una Palabra que, como dice Urs von Balthasar, 
"contra toda esperanza y expectación ofrece a 
la vez estas dos cosas: algo que no se puede de­
ducir de ningún modo, porque no está puesto 
en el ser natural del hombre, y la plenificación 
de ese ser del hombre, desde dentro, en cuanto 
que la palabra de Dios se hace nada menos que 
Hombre".42 

Ante quienes niegan la gravedad existencial 
de la muerte, reduciéndola a un mero fin o un 
mero tránsito, el cristianismo enseña que la 
muerte es el momento más grave de la persona 
que en la muerte se consuma como tal. Ante 
quienes no ven en esa consumación más que 
la nada, el cristianismo advierte con Pascal que 
"fuera de Jesucristo no sabemos ni qué es la 
muerte, ni qué es la vida, ni qué es Dios, ni qué 
somos nosotros", pero que en Cristo la muerte 
ha cobrado sentido. Es la abertura total al Padre 
y por eso es en último término resurrección. 
La muerte del cristiano tiene sentido, porque 
no muere sólo sino que muere en Cristo. No es 
pues de extrañar que desde los orígenes de la 
Iglesia repitan los cristianos las palabras finales 
de la liturgia primitiva: "Ven ,Señor Jesús". 

40. Rahner, op. cit., p. 88. 

39. Jean Danielou, Escándalo de la Verdad, Edicio- _41. Act. 17• 32 -
nes Guadarrama. Madrid, 1962, p. 109. ~2. Urs von Balthasar, op. cit., p. 59. 

186 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas




