RENE MARLE

El apremiante Mensaje de

Dietrich Bonhoeffer

222

Ignorado largo tiempo, el nombre de Dietrich Bonhoeffer
ha alcanzado de pronto una celebridad mundial.

Sobre todo ha influido en este efecto la publicacion del
best-seller de J. A. T. Robinson, ‘"Honest to God’’. Victima
del nacismo y ejecutado el 9 de abril de 1945 a la edad
de 39 afos, su recuerdo subsistia tan sélo en un restringido
circulo de algunos admiradores fervientes.

De pronto aparece Bonhoeffer como profeta consagrado
de una edad nueva de la humanidad y padre de cierto
numero de tesis a la moda contenidas en la incierta ““teolo-
gia nueva”. ¢Se trata de un patronato honorifico que él
no puede rechazar?

Es evidente que no podemos conocer cémo Bonhoeffer
juzgaria a estas corrientes del pensamiento que buscan
el amparo de su nombre. Probablemente reaccionaria de
manera critica, como siempre lo ha hecho. Si hay algo
constante en él es, en efecto, la preocupaciéon de no fijar
la verdad cristiana en una férmula o en una idea: sepa-
rando —dice él— cualquier conocimiento de la existencia
a la que ha estado unido, se pervierte necesariamente su
sentido. Solamente en el movimiento puede alcanzarse la
verdad cristiana. Porque esta verdad es la Palabra de
Jesucristo, y ella no es tanto una doctrina cuanto una
"re-creacién’’ de la existencia”.

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeoén Cafas

EL “CANTUS FIRMUS” DE UNA VIDA
A CONTRAPUNTO

El mensaje de Bonhoeffer es inseparable de su misma
vida: una vida, como sabemos, rica en experiencias, en
iniciativas, en busquedas y en combates.

En esta especie de sinfonia con la que el mismo Bonho-
effer nos invita a comparar su vida, es posible distinguir
tres grandes ‘‘movimientos’’. El “‘primer movimiento’’ res-
ponderia a un periodo especulativo, teolégico, centrado en
la realidad de la Iglesia: de este periodo datan sus dos
primeras obras importantes que son ‘‘Sanctorum Com-
munio’’ (1927) y Akt und Sein” (1931).

Mas tarde, durante la implantacién del Nacional-socia-

lismo, se perfila un periodo de concentracién espiritual y
de lucha por la existencia y la pureza de la Iglesia: periodo
sefialado sobre todo por la composicion de ‘“Nachfolge’’
(1937) y de ""Gemeinsames Leben’ (1939).
Finalmente el ““tercer movimiento’’ de la sinfonia estaria
representado por sus reflexiones de cautiverio, cuyo eco
nos ha sido transmitido por las ‘‘Cartas de la prisién’:
periodo visionario y en cierto modo lleno de una absor-
bente meditacién sobre el porvenir, sobre el mundo nuevo
en gestacion, y sobre el sentido que debiera tener y con-
servar la fe cristiana o, mdas que todo, el sentido que
debiera encontrarse en ella.

La importante ““Etica’’, no terminada, cuya elaboracién
se situa entre las actividades del ““Kirchenkampf’’ y la so-
ledad de la prisién, formaria la transicién entre el segundo
y el tercer periodo.

Pero esta "'sinfonia’’ de Bonhoeffer hay que ““oirla’’ toda
entera. De otro modo, se llegaria a conclusiones falsas, a

223



BIBLIOGRAFIA.

HERDER.
Madrid.

69004. L. Bouyer. — “DICCIO-
NARIO DE TEOLOGIA”. —
Herder, Barcelona, 1968.

A pesar de su concision, el
presente Diccionario de Teo-
logia informa de un modo
exacto y profundo sobre tan-
tos elementos como necesita
hoy conocer el lector de las
ciencias teoldgicas. Maxime
cuando no s6lo los candidatos
al sacerdocio sino muchos se-
glares se interesan por estos
estudios.

Es cierto que existen mag-
nificos repertorios, pero su
misma extensiéon y su eleva-
do costo los hacen menos ase-
quibles para tantas personas
interesadas en orientarse de
una manera breve y segura
acerca de lo que leen.

69044, VERNEAUX, Roger. —
“INTRODUCCION GENE-
RAL Y LOGICA”, — “Her-
der, Barcelona, 1968.

Este volumen forma parte
del “Curso de Filosofia To-
mista”, que publica Herder, y
trata de la introduccién ge-
neral a la Filosofia y la Loé-
gica.

Su autor el Profesor Verne-
aux, del Instituto Catdlico de
Paris, lleva ya publicados
otros manuales de este Curso.

Dentro de su orientacién to-
mista, resalta su pedagogia.
La obra es una guia segura
para cuantos quieran iniciar-
se en estos estudios.

Concepto de la Filosofia, la
Filosofia y la Fe, La Filosofia
y la Razén, la Logica, el tér-
mino, la proposicién, la argu-
mentacién, el silogismo, la in-
duccién, la demostracién, son
los principales temas que tra-
ta.

las que cada uno prefiera de acuerdo con sus propios
gustos. s

En otro caso, ¢como seria posible hacer de Bonhoeffer
el representante de un pietismo centrado en el amor ar-
diente a Jesucristo, que desemboca en una especie de
monaquismo evangélico? El ““verdadero’” Bonhoeffer seria
entonces el de "Nachfolge” y el de “Gemeinsames Leben”’,
obras escritas como preparacién a las especulaciones ecle-
siologicas de la primera parte de su vida. Sus Ultimos dias
en la oscuridad de la prisién le habrian sumido —segin
este criterio— en unos como ’‘suefios apocalipticos”.

Un catdlico podria inclinarse a ver en Bonhoeffer un
"hermano separado’’, que encuentra y reafirma con vigor
ciertos valores unidos a su propia fe, tales como la pre-
sencia de Cristo en la Iglesia, la vida comunitaria estruc-
turada por varios elementos tradicionales del monaquismo
(oracién, correccién fraterna, confesion, silencio), etc.

Un tedlogo “‘progresista’’ de Alemania del Este, H. Mue-
ller, por el contrario, ha propuesto una interpretacion total
de la obra de Bonhoeffer partiendo de algunas de sus cartas
de la prision sobre e! “mundo adulto” y sobre el “sufri-
miento de Dios’’ en un “‘tiempo a-religioso’’, para llegar
a la conclusion de que la lglesia, segun el pensamiento
verdadero y definitivo de Bonhoeffer, no es en verdad ella
misma y no realiza su esencia sino en la medida en que
se entrega sin reservas a la obra del mundo, es decir
——concretamente hoy— a la edificacion del socialismo.

La opinién de René Marlé es que Bonhoeffer se pre-
senta como uno de los antidotos més notables propuestos
en el interior del! protestantismo a las tesis empobrecedoras
y, digdmoslo, ‘heréticas’’ de Bultmann. Sus reflexiones
sobre las realidades “'pendltimas’’ que hay que cuidarse de
evaporar, sobre la importancia decisiva del Antiguo Tes-
tamento para evitar que la fe cristiana se mueva en un
idealismo descarnado, su sentido del valor de las realidades
"'naturales’’; todo esto le parece apto para corregir, yendo
hasta el fondo de las cosas, la estrecha concepcion que
desarrolla Bultmann de una fe puramente ’‘escatolégica’,
es decir una fe que actua tan sélo en el limite del mundo
y de la historia, mds alld de todas las realidades de la
experiencia y de la vida.

René Marlé insiste en que Bultmann y Bonhoeffer son
dos temperamentos radicalmente diferentes, que desarro-
llan dos concepciones de la fe cristiana enormemente ale-
jadas una de otrq, y que no se puede —como se ha hecho—
hacer una amalgama de sus pensamientos sin ignorar lo
mds especifico de sus genios respectivos, y consiguiente-
mente privandose de lo mds serio de su aportacion. Segun
él, deberia decirse lo mismo de Tillich, cuando se le incor-
pora a esta curiosa mescolanza.

Marlé ha llegado a concebir una idea mucho mas rica
y mds matizada del mensaje que Bonhoeffer ha legado a
nuestra consideracién.

224

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeodn Cafas



UN CRISTIANO INTRANSIGENTE.
Concepto de Iglesia.

De su largo comercio con sus diferentes escritos, saca
Marlé como una primera impresion que se impone: la de
que se trata de un cristiano intransigente.

Este autor, al que se quiere a veces hoy alinear entre
esos ultraliberales prestos a disolver las realidades cristia-
nas en las del mundo, fue de hecho un espiritu de una
extremada firmeza, a quien nada repugnaba mas que los
compromisos facilitones, un creyente preocupado mas que
ningln otro de la integridad de la fe.

Asi exclama: "Extra Ecclesiam nulla salus”... "El que
se separa a sabiendas de la Iglesia confesante se separa
de la salvacién’, frente a aquellos amigos suyos que se
inclinaban, infectados por las ideas del Nacional-socialis-
mo, a ‘‘manifestar cierta indulgencia con respecto a los
cristiano-alemanes’’, o frente a los que se dejaban influir
por cierta especie de oportunismo.

Concepto de hereijia.

Del mismo modo considera que no hay Iglesia sin una
confesion de fe. Esta no es solamente la enunciacién de
un sistema inerte, sino una toma de posicion de la Iglesia
contra un error determinado. Asi el concepto de ‘herejia’’
es, segun Bonhoeffer, un concepto absolutamente indispen-
sable a la Iglesia y a la vida de fe de los creyentes.. Las
francas decisiones doctrinales, asi como la disciplina ecle-
sigstica, son constitutivos de la misma vida de la Iglesia.
La intransigencia de ésta —explica Bonhoeffer con el mismo
argumento familiar a los elementos mas conservadores del
Vaticano |l— es la mejor muestra de caridad que pueda
dar, lo mismo respecto a los de fuera que a los de dentro;
es la Unica manera de que la Iglesia pueda realizar autén-
ticamente su mision.

La verdad para Bonhoeffer, ya lo hemos subrayado, se
contienen en el movimiento en pos de Jesucristo.

Del mismo modo, sabe Bonhoeffer que la verdad cristia-
na, lo mismo que la auténtica sabiduria que tiene a Dios
por autor, nos vienen dadas por la Cruz de Cristo. Pero sabe
también —y no debemos olvidar esta observacion, cuando
se busca su pensamiento para preconizar una especie de
desaparicién de la Iglesia en servicio del mundo— que ‘“una
pretendida teclogia de la Reforma, que tiene la osadia de
titularse ‘‘theologia crucis’’, lleva, con excusa de evitar
una complacencia “'farisaica’”’, a encerrar a la Iglesia en
una ‘‘humilde’’ invisibilidad, que no es en realidad otra
cosa que una sumision pura y simple a la ‘'figura del
mundo”’.

Por este mismo camino es por donde, segun las medi-
taciones de ‘‘Nachfolge’”, nos conducen sus doctrinas de
la “’Etica’’, que no es otra cosa que una especie de “Ejer-
cicios espirituales’’ ordenados al discernimiento de espiritus.

69045. VERNEAUX, Roger. —

“HISTOR!A DE LA FILOSO-
FIA MODERNA”, Herder,
Barcelona, 1969.

Del mismo autor y del mis-
mo Curso que el anterior, el
actual resume las monografias
de los filésofos mas promi-
nentes desde Descartes hasta
Hegel y los idealistas alema-
nes, pasando por Pascal, Spi-
noza, Malebranche, Leibnitz,
Wolff, los empiristas ingleses
y la escuela Kantiana.

Verneaux no se dirige alos
especialistas sino a los que
comienzan estos estudios. Ca-
da filosofia se presenta en
conjunto, antes de senalar sus
principales representantes.

Su criterio es sano, sin caer
en la tentaciéon de diluir la
Filosofia en su historia, per-
suadido de que cualquier his-
toricismo, por honesto que
sea, no deja de ser un escep-
ticismo larvado e inconsisten-
te.

69003. MONDEN, Louis. —
“CONCIENCIA, LIBRE AL-
BEDRIO, PECADO"”. —Her-
der, Barcelona, 1968.

“Hace todavia pocos afios,
al terminar la primera guerra
mundial, no pocos cristianos
—dice el Cardenal Suenens,
que prologa el libro— tenian
la sensaci6én de asistir a la
desaparicién de todo sentido
del pecado y a un retorno es-
calofriante a la ley de la sel-
va”.

“Desde entonces se han mo-
dificado algo los puntos de
vista. Si en ciertos sectores se
perdia la sensibilidad moral,
en otros, por ejemplo en el
de la justicia social o el de la
ayuda a los pueblos menos fa-
vorecidos, se habia avanzado
mucho. El sentido del pecado
no se habia atrofiado, sino que
Unicamente habia sufrido una
profunda modificacién. Ello
no es un sintoma de deca-
dencia sino de mayor madu-
rez de la humanidad”.

Estas lineas resumen per-
fectamente la intenci6on de
Monden al escribir este libro.
El tema se situa en una dia-
léctica viva y eficaz entre lo
que es inmutable en la ley

225

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeodn Cafas



moral y el hecho de sutrans-
gresion, exponiendo la doc-
trina de la Iglesia con sentido
moderno. Ni niega —como 1lo
hace el determinismo— 1ali-
bertad humana en nombre de
la ley, ni sacrifica —como
quiere la ética de situacion—
a la ley en favor de la liber-
tad.

69046. GENUYT, F. M. — “EL
MISTERIO DE DIOS”, —
Herder, Barcelona, 1968.

El autor dedica la primera
parte de su obra al problema
de la existencia de Dios y de
su posible conocimiento para
nosotros, apoyandose sobre to-
do en Santo Tomas de Aqui-
no y en sus tradicionales
“vias”. Anade el estudio de
algunos de los atributos de
Dios.

En la segunda parte estu-
dia la acciéon de Dios en el
mundo —creacion, providen-
cia—, una accién guiada y
presidida por el amor.

Sin dejar de ser profundo,
el libro de Genuyt une a su
rigor expositivo la claridad
que se requiere para hacer es-
ta materia facilmente asimi-
lable a todos los que estu-
dian con sincera voluntad la
doctrina catélica.

BIBLIOTECA

DE AUTORES

CRISTIANOS.
Madrid.

69009. E. SCHILLEBEECKX,
O. P. — “LA PRESENCIA
DE CRISTO EN LA EUCA-
RISTIA"”. Editorial FAX,
Madrid, 1968.

El conocido dominico ho-
landés, cuyos escritos son
blanco de contradiccién en
todas partes, hace en este li-
bro un esfuerzo inteligente y
laudable para acomodar el
dogma de la presencia real
de Jesucristo en la Eucaristia
a las maneras del pensamien-
to moderno.

La visién dogmatica del tri-
dentino, los factores que han
conducido a un nuevo enfo-
que del problema, la presencia
real especificamente eucaris-

La libertad de contemplar “anclada en Dios y en la reali-
dad”; el sentido de lo concreto y de la responscbjlid,cd,
constituyen los ejes de esta ética, cuyas exigencias se
esfuerza por poner de manifiesto en la infinita variedad
de la existencia.

""El punto de partida de una ética cristiana es el Cuerpo
de Cristo, la forma de Cristo bajo forma de Iglesia, la con-
figuracion de la Iglesia segiin la forma de Cristo”’.

UNA EXISTENCIA Y UN PENSAMIENTO
ENRAIZADOS EN LA IGLESIA

El pensamiento de la Iglesia domina en la serie de sus
escritos y en sus tomas de posicion.

Bonhoeffer es un tedlogo de la Iglesia, y en cuanto tal
es tedlogo del mundo. Es, si queremos, un tedlogo de la
Iglesia en el mundo, porque este punto de vista es sin duda
el mdas conforme a su propdsito constante de buscar a Dios
en la realidad, en la ""Gnica realidad, que es la realidad de
Dios manifestada en Cristo y presente en la realidad del
mundo’’.

Concepcion realista que le impide acudir a las soluciones
faciles como la de evaporar la realidad del mundo en las
perspectivas de un sobrenaturalismo sin apoyo; o por el
contrario la de disolver la realidad de la Iglesia en la del
mundo, segun un concepto naturalista de las cosas.

Como muchas de las interpretaciones de su pensamiento
se basan hoy en esta Ultima tendencia, conviene fijarse
especialmente en algunas advertencias que ha formulado
claramente. Asi, comentando la carta a los Efesios (4, 15)
en una conferencia dada en 1938, declara:

“La lglesia no es una comunidad de almas, como se
pretende hoy; ni es tampoco el sélo anuncio del Evangelio;
la Iglesia no es tan sélo una catedra, sino que es el verda-
dero Cuerpo de Cristo en la tierra”.

“Es una comunidad ordenada y articulada que Dios ha
fundado y establecido en esta tierra’’.

"“Del mismo modo que Jesucristo no es una verdad o
una ideaq, sino que ha sido carne, es decir un hombre con
un cuerpo, asi la Iglesia es el Cuerpo terreno del Jefe Ce-
lestial. EI Cuerpo todo entero con todos sus miembros obe-
dece a la Unica Cabeza. Crece en todo segln aquel que
es su Cabeza. No hay parte alguna de la Iglesia que no
se halle total y exclusivamente sometida a Cristo. Ver soélo
a la Iglesia, como sucede en nuestros dias, en la predicacién
y la administracién de los sacramentos, constituye una
mutilacién espantosa del Nuevo Testamento.

LA REALIDAD UNA Y
MULTIPLE EN JESUCRISTO

Si es cierto que la Iglesia tiene su espacio propio de in-
fluencia, “la esfera de la Iglesia no pretende disputar al
mundo nada de su dominio, si no es para dar testimonio
ante el mundo de que debe continuar en el mundo, este
mundo amado y reconciliado por Dios"’.

226

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeodn Cafas



Es importante penetrar bien esta relacién, esta especie
de circumincesion, de la Iglesia y del mundo, tal como la
concibe Bonhoeffer, y que no es otra cosa que la tradicion
concreta de la relacién de lo natural y de la sobrenatural,
de lo profano y de lo sagrado, de lo secular y de lo divino.
Esta relacién es, precisamente, objeto de numerosas dis-
cusiones.

Bonhoeffer rechaza categéricamente toda forma de dua-
lismo, lo que él llama ““el pensamiento en dos comparti-
mentos’’, que constituye la fuente de todas las alienaciones.

En su diario de viaje a los Estados Unidos, en 1939,
Bonhoeffer observaba que, desde este punto de vista, una
separacidén radical entre la Iglesia y el Estado resulta una
solucién simplista, que no constituye la solucién ideal.

LA FE CRISTIANA EN
UN "MUNDO ADULTO".

Bonhoeffer parte de la afirmacién de que el mundo en
el que vivimos es un mundo que tiene una conciencia cada
vez mds viva de que debe ser él quien rija su propio des-
tino. La ciencia le ha ensefiado a dominar los “'secretos de
la naturaleza’” y no necesita ya la “"hipétesis-Dios’’ para
emprender y llevar a término su busqueda o para guiar su
accién. En este sentido, el hombre moderno ya ha dejado
de ser un hombre “‘religioso’’.

Reprocha a la religion en sus diversas formas el pretender
dar unag parte a Dios. “‘El acto religioso —escribe— es
siempre algo parcial mientras que la fe es algo total, un
acto de la vida".

Y Dios no pretende reinar apoydndose en nuestra falta
de experiencia, sino en la realidad total del mundo, tal cual
es; en nuestra vida, en lo que ella tiene de efectivo. Le
preocupa que Cristo no sea tan sblo ‘el objeto de la reli-
gién’ sino ‘el Amo del mundo”’.

LEER EL NUEVO TESTAMENTO
A PARTIR DEL ANTIGUO TESTAMENTO

“"Descubro continuamente —escribe hacia fines de
1943— lo mucho que pienso y siento con el Antiguo
Testamento’’.

“"Tan sélo cuando se convence uno de la imposibilidad
de pronunciar el nombre de Dios, es cuando se puede co-
menzar a pronunciar el de Jesucristo; solamente si se ama
la vida y la tierra, hasta el punto de que con ellas todo
parece perdido y terminado, se puede creer en la resurrec-
cion de los muertos y en un mundo nuevo. .. El que quiera
existir y sentir demasiodo directamente el modo de ser
neotestamentario, segiin mi modo de pensar, no es cris-
tiano. . ."”

Como se ve, Bonhoeffer describe un cristianismo muy
distinto del concepto liberal, tanto en sus Gltimos escritos
como en los primeros. Considera al liberalismo tan atado
al antropocentrismo como lo estd el pietismo.

tica, el nuevo punto de parti-
da para su interpretaciéon, son
los temas que desarrolla en
las paginas de este libro.

69016. ALLUNTIS, Félix,
0. F. M. — “OBRAS DEL
DOCTOR SUTIL JUAN
DUNS ESCOTO”. B. A. C,
Madrid, 1968.

En estos ultimos anos, el in-
terés por el estudio del pensa-
miento filoséfico-teolégico de
Escoto ha ido notablemente en
aumento. Lo ha puesto de ma-
nifiesto la reciente celebra-
cién del séptimo centenario de
su nacimiento (1266-1966) y la
celebracion de un magno con-
greso escolastico internacional
(Oxford-Edimburgo), dedica-
do integramente al estudio
del pensamiento escotista. So-
bre todo, el estudio de Escoto
ha recibido nuevo impulso con
la carta apostélica “Alma pa-
rens”, de su Santidad Pablo
VI, exaltando el valor y la
modernidad del pensamiento
escotista y exhortado a su es-
tudio.

69022. VARIOS AUTORES. —
“LOS EJERCICI0S DE
SAN IGNACIO”. B. A. C,
Madrid, 1968.

“Leer los Ejercicios Espiri-
tuales de San Ignacio de Lo-
yola a la luz del Concilio, se-
rd entender con mayor pro-
fundidad —dice el P. Pedro
Arrupe, General de la Com-
pania de Jesis— el contenido
del carisma ignaciano y de
ese modo poder servir mejor
a la Iglesia que ha aprobado
innumerables veces este libro
admirable, como ella lo lla-
ma”.

En estas palabras se resume
el propésito del libro que co-
mentamos, escrito por wun
grupo internacional de jesui-
tas especialistas, los cuales se
reunieron hace pocos anos
(Agosto de 1966) en la casa
solariega de Ignacio con el
propésito de realizar, no un
mero concordismo entre el
texto de los Ejercicios y los
Documentos Conciliares, sino
una verdadera integracién vi-
tal de las orientaciones conci-
liares en los Ejercicios.

El Papa Pablo VI habia in-
vitado a los jesuitas a realizar

227

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeodn Cafas



esta labor, estudiando “la
profundidad de doctrina que
contiene el maravilloso para-
digma ignaciano, la riqueza
espiritual que brota de él, la
abundancia de aplicaciones
que ofrece... y expresando
todo esto en los términos de
la teologia del Vaticano II".
“En la eficiencia originaria de
los Ejercicios —continta el
Papa— se halla la respuesta a
todas las necesidades moder-
nas”,

Este libro ayudara no poco
a cuantos se dediquen a dar
los Ejercicios de San Ignacio,
lo mismo que a los seglares
cultos que deseen penetrar en
esta concordia entre el senti-
do actual de la doctrina de la
Iglesia y las profundas ver-
dades ignacianas.

69017, FLORISTAN, Casiano
y USEROS, Manuel—“TEO-
LOGIA DE LA ACCION
PASTORAL”. — B. A. C,
Madrid, 1968.

Los autores, Profesores am-
bos de la Universidad Ponti-
ficia de Salamanca, ofrecen en
esta obra el fruto siete anos
de docencia universitaria y la
experiencia de su participa-
cion en cursillos, semanas, y
congresos de acci6on pastoral.

Esta materia, a pesar del de-
sarrollo ultimo de las ciencias
pastorales, apenas se ha ex-
puesto en forma sintética co-
mo se hace aqui.

La Moral y el Derecho Ca-
noénico se hallaban un poco
ausentes de las grandes ideas
del Reino de Dios o de la ca-
ridad. Incluso los consejos
pastorales se identificaban con
ciertas normas ascéticas, ob-
tenidas de la praxis parro-
quial. La historia de la Igle-
sia se ha fijado mas sobre las
jornadas de los poderes papa-
les e imperiales, que sobre la
vida cristiana desarrollada en
las comunidades eclesiales. La
Teologia dogmatica, preocupa-
da desde la mitad del siglo
XIX en desenvolver la esco-
lastica, no llegaba a asumir su
verdadera funcion de maestra
en los principios e imperati-
vos pastorales, quizads por no
penetrar suficientemente en
la historia de la salvacién o
en el sentido de la situacion

228

Este es en particular el liberalismo que reprocha en defi-
nitiva a Bultmann. La equivocacion de Bultmann consiste,
segun él, en opinar que el problema de la predicacién
cristiona estd en separar un mensaje de fe de ciertos ele-
mentos ‘misticos’’, que no forman parte de su ‘“‘esencia”’.
Esta esencia es algo problematico. Y en este sentido con-
sidera que Bultmann no va “‘suficientemente lejos”’, y que
intenta establecer un examen propiamente ‘‘teolégico’ de
la cuestion, examen que serviria para poner en claro que
la pretendida ‘‘mitologia’ (en particular la resureccién) es
la “realidad misma’’ del Nuevo Testamento.

Por oposicion a la abstraccién liberal y a la huida del
pietismo, este cristianismo que Bonhoeffer intenta definir
con sus reflexiones inciertas del final de su vida, aparece
una vez mds basado ante todo en un sentido muy concreto
de la Revelacién de Dios realizada en Jesucristo, de un
Dios que ha amado al mundo tal cual es, hasta el punto
de dejarse rechazar por él y cuya fuerza se manifiesta en
una impotencia desconcertante.

CONCLUSION.

No se puede comprender a Bonhoeffer, ni se puede seguir
tiel a su mensaje y a su testimonio, si no se consigue con-
jugar estos elementos contrarios, no precisamente en la
incoherencia, pero si en el movimiento que les hace pasar
el uno al otro y que reproduce aquel movimiento, en Jesu-
cristo y en la Iglesia que es su Cuerpo, por el que Dios
pasa continuamente al mundo y el mundo pasa a Dios.

La Iglesia resulta ser la nueva humanidad en Jesucristo,
continuamente congregada por su Jefe desde todos los
rincones del universo, recreada por el Espiritu de Dios, y
enviada hasta el extremo del mundo, de ese mundo que
le pertenece tanto como ella pertenece al mundo.

Cuando el Concilio Vaticano Il declara que “la Iglesia
es, en Cristo, de algun modo el sacramento, es decir a la
vez signo y medio de la unién intima con Dios y de la
unidad de todo el género humano’’, creemos que su doc-
trina no estd muy alejada de las perspectivas que guiaron
a Bonhoeffer en sus reflexiones sobre las exigencias de
un cristianismo fiel a la Revelacién de Jesucristo y enraizado
en una realidad que no puede serle extrafia. Aunque no
considera al sacramento como objeto directo de sus refle-
xiones, su sentido agudo de las relaciones entre la fe y la
realidad historica le han llevado a poner de manifiesto la
estructura sacramental de la existencia cristiana como un
perpetuo paso del signo a la realidad y de la realidad a lo
que le da su sentido Gltimo.

Cada vez que se preconiza un cristianismo que no respeta
estag estructura y este movimiento, se traiciona su mensaje.
Pero es dificil hallar en otros un llamado mds insistente que
el suyo hacia las singulares exigencias de tal cristianismo,
exigencias que no se ha limitado a ensefar, sino que las
ha defendido como testigo hasta su muerte.

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."

Universidad Centroamericana José Simeodn Cafas





