
222 

El apremiante 

o· . h . 1etr1c 

Ignorado largo tiempo, el nombre de Dietrich Bonhoeffer 
ha alcanzado de pronto una celebridad mundial. 

Sobre todo ha influído en este efecto la publicación del 
best-seller de J . A. T. Robinson, "Honest to God" . Víctima 
del nacismo y ejecutado el 9 de abril de 1945 a la edad 
de 39 años, su recuerdo subsistía tan sólo en un restringido 
círculo de algunos admiradores fervientes . 

De pronto aparece Bonhoeffer como profeta consagrado 
de una edad nueva de la humanidad y padre de cierto 
número de tesis a la moda contenidos en lo incierta "teolo­
gía nueva" . ¿Se trata de un patronato honorífico que él 
no puede rechazar;> 

Es evidente que no podemos conocer cómo Bonhoeffer 
juzgaría a estas corrientes del pensamiento que buscan 
el amparo de su nombre. Probablemente reaccionaría de 
manera crític~, como siempre lo ha hecho. Si hay algo 
constante en el es, en efecto, la preocupación de no fijar 
la verdad cristiana en una fórmula o en una idea: sepa­
rando -dice él- cualquier conocimiento de lo existencia 
a la que ha estado unido, se pervierte necesariamente su 
sentido. Solamente en el movimiento puede alcanzarse lo 
verdad cristiano. Porque esta verdad es lo Palabra de 
Jesucristo, y ello no es tonto una doctrino cuanto uno 
"re-creación" de la existencia" . 

RENE MARLE 

Mensaje de 

Bonhoeffer 
EL "CANTUS FIRMUS" DE UNA VIDA 
A CONTRAPUNTO 

El mensaje de Bonhoeffer es inseparable de su misma 
vida: una vida, como sabemos, rica en experiencias, en 
iniciativas, en búsquedas y en combates . 

En esta especie de sinfonía con la que el mismo Bonho­
effer nos invita a comparar su vida, es posible distinguir 
tres grandes "movimientos". El "primer movimiento" res­
pondería a un período especulativo, teológico, centrado en 
la realidad de la Iglesia : de este período datan sus dos 
primeras obras importantes que son "Sanctorum Com­
munio" ( 1927) y "Akt und Sein" ( 1931) . 

Más tarde, durante la implantación del Nacional-socia­
lismo, se perfila un período de concentración espiritual y 
de lucha por la existencia y la pureza de la Iglesia : período 
señalado sobre todo por la composición de "Nachfolge" 
( 1 937) y de "Gemeinsames Leben" ( 1939). 

Finalmente el "tercer movimiento" de la sinfonía estaría 
representado por sus reflexiones de cautiverio, cuyo eco 
nos ha sido transmitido por las "Cartas de la prisión" : 
período visionario y en cierto modo lleno de una absor­
bente meditación sobre el porvenir, sobre el mundo nuevo 
en gestación, y sobre el sentido que debiera tener y con­
servar la fe cristiana o, más que todo, el sentido que 
debiera encontrarse en ella . 

La importante "Etica", no terminada, cuya elaboración 
se situa entre las actividades del "Kirchenkompf" y lo so­
ledad de la prisión, formaría la transición entre el segundo 
y el tercer período. 

Pero esta "sinfonía" de Bonhoeffer hay que "oírlo" todo 
entero. De otro modo, se llegaría o conclusiones falsos, a 

223 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



B I B L I O G R A F I A. 

HERDER. 

Madrid. 

69004. L. Bouyer. -"DICCIO­
NARIO DE TEOLOGIA". -
Herder, Barcelona, 1968. 

A pesar de su concisión, el 
presente Diccionario de Teo­
logía informa de un modo 
exacto y profundo sobre t:m­
tos elementos como necesita 
hoy conocer el lector dP. las 
ciencias teológicas. Máxime 
cuando no 1:1ólo los candidatos 
al sacerdocio sino muchos se­
glares se interesan por estos 
estudios. 

Es cierto que existen mag­
níficos repertorios, pero su 
misma extensión y su eleva­
do costo los hacen menos ase­
quibles para tantas personas 
interesadas en orientarse de 
una manera breve y segura 
acerca de lo que leen. 

69044. VERNEAUX, Roger. -
"INTRODUCCION GENE­
RAL Y LOGICA". - "Her­
der, Barcelona, 1968. 

Este volumen forma parte 
del "Curso de Filosofía To­
mista", que publica Herder, y 
trata de la introducción ge­
neral a la Filosofía y la Ló­
gica. 

Su autor el Profesor Verne­
aux, del Instituto Católico de 
París, lleva ya publicados 
otros manuales de este Curso. 

Dentro de su orientación to­
mista, resalta su pedagogía. 
La obra es una guía segura 
para cuantos quieran iniciar­
se en estos estudios. 

Concepto de la Filosofía, la 
Filosofía y la Fe, La Filosofía 
y la Razón, la Lógica, el tér­
mino, la proposición, la argu­
mentación, el silogismo, la in­
ducción, la demostración, son 
los principales temas que tra­
ta. 

224 

las que cada uno prefiera de acuerdo con sus propios 
gustos. ·, .,. 

En otro caso, ¿cómo sería posible hacer de Bonhoeffer 
el representante de un pietismo centrado en el amor ar­
diente a Jesucristo, que desemboca en una especie de 
monaquismo evangélico? El "verdadero" Bonhoeffer sería 
entonces el de "Nachfolge" y el de "Gemeinsames Leben", 
obras escritas como preparación a las especulaciones ecle­
siológicas de la primera parte de su vida. Sus últimos días 
en la oscuridad de la prisión le habrían sumido -según 
este criteri0-- en unos como "sueños apocalípticos". 

Un católico podría inclinarse a ver en Bonhoeffer un 
"hermano separado", que encuentra y reafirma con vigor 
ciertos valores unidos a su propia fe, tales como la pre­
sencia de Cristo en la Iglesia, la vida comunitaria estruc­
turada por varios elementos tradicionales del monaquismo 
(oración, corrección fraterna, confesión, silencio), etc. 

Un teólogo "progresista" de Alemania del Este, H. Mue­
ller, por el contrario, ha propuesto una interpretación total 
de la obra de Bonhoeffer partiendo de algunas de sus cartas 
de la prisión sobre el "mundo adulto" y sobre el "sufri­
miento de Dios" en un "tiempo a-religioso", para llegar 
a la conclusión de que la Iglesia, según el pensamiento 
verdadero y definitivo de Bonhoeffer, no es en verdad ella 
misma y no realiza su esencia sino en la medida en que 
se entrega sin reservas a la obra del mundo, es decir 
-concretamente hoy- a la edificación del socialismo. 

La opinión de René Marlé es que Bonhoeffer se pre­
senta como uno de los antídotos más notables propuestos 
en el interior del protestantismo a las tesis empobrecedoras 
y, digámoslo, "heréticas" de Bultmann. Sus reflexiones 
sobre las realidades "penúltimas" que hay que cuidarse de 
evaporar, sobre la importancia decisiva del Antiguo Tes­
tamento para evitar que la fe cristiana se mueva en un 
idealismo descarnado, su sentido del valor de las realidades 
"naturales"; todo esto le parece apto para corregir, yendo 
hasta el fondo de las cosas, la estrecha concepción que 
desarrolla Bultmann de una fe puramente "escatológica", 
es decir una fe que actua tan sólo en el límite del mundo 
y de la historia, más allá de todas las realidades de la 
experiencia y de la vida. 

René Marlé insiste en que Bultmann y Bonhoeffer son 
dos temperamentos radicalmente diferentes, que desarro­
llan dos concepciones de la fe cristiana enormemente ale­
jadas una de otra, y que no se puede -eomo se ha hech0-­
hacer una amalgama de sus pensamientos sin ignorar lo 
más específico de sus genios respectivos, y consiguiente­
mente privándose de lo más serio de su aportación. Según 
él, debería decirse lo mismo de Tillich, cuando se le incor­
pora a esta curiosa mescolanza. 

Marlé ha llegado a concebir una idea mucho más rica 
y más matizada del mensaje que Bonhoeffer ha legado o 
nuestra consideración. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



UN CRISTIANO INTRANSIGENTE. 

Concepto de Iglesia. 

De su largo comercio con sus diferentes escritos, saca 
Marlé como una primera impresión que se impone: la de 
que se trata de un cristiano intransigente. 

Este autor, al que se quiere a veces hoy alinear entre 
esos ultraliberales prestos a disolver las realidades cristia­
nas en las del mundo, fue de hecho un espíritu de una 
extremada firmeza, a quien nada repugnaba más que los 
compromisos facilitones, un creyente preocupado más que 
ningún otro de la integridad de la fe. 

Así exclama: "Extra Ecclesiom nulla salus" ... "El que 
se separa a sabiendas de la Iglesia confesante se separa 
de la salvación", frente a aquellos amigos suyos que se 
inclinaban, infectados por las ideas del Nacional-socialis­
mo, a "manifestar cierta indulgencia con respecto a los 
cristiano-alemanes", o frente a los que se dejaban influír 
por cierta especie de oportunismo. 

Concepto de hereiía. 

Del mismo modo considera que no hay Iglesia sin una 
confesión de fe. Esta no es solamente la enunciación de 
un sistema inerte, sino una toma de posición de la Iglesia 
contra un error determinado. Así el concepto de "herejía" 
es, según Bonhoeffer, un concepto absolutamente indispen­
sable a la Iglesia y a la vida de fe de los creyentes .. Las 
francas decisiones doctrinales, así como la disciplina ecle­
siástica, son constitutivos de la misma vida de la Iglesia. 
La intransigencia de ésta -explica Bonhoeffer con el mismo 
argumento familiar a los elementos más conservadores del 
Vaticano 11- es la mejor muestra de caridad que pueda 
dar, lo mismo respecto a los de fuera que a los de dentro; 
es la única manera de que la Iglesia pueda realizar autén­
ticamente su misión. 

La verdad para Bonhoeffer, ya lo hemos subrayado, se 
contienen en el movimiento en pos de Jesucristo. 

Del mismo modo, sabe Bonhoeffer que la verdad cristia­
na, lo mismo que la auténtica sabiduría que tiene a Dios 
por autor, nos vienen dadas por la Cruz de Cristo. Pero sabe 
también -y no debemos olvidar esta observación, cuando 
se busca su pensamiento para preconizar una especie de 
desaparición de la Iglesia en servicio del mundo..- que "una 
pretendida teología de la Reforma, que tiene la osadía de 
titularse "theologia crucis", lleva, con excusa de evitar 
una complacencia "farisaica", a encerrar a la Iglesia en 
una "humilde" invisibilidad, que no es en realidad otra 
cosa que una sumisión pura y simple a la "figura del 
mundo". 

Por este mismo camino es por donde, según las medi­
taciones de "Nachfolge", nos conducen sus doctrinas de 
la "Etica", que no es otra cosa que una especie de "Ejer­
cicios espirituales" ordenados al discernimiento de espíritus. 

69045. VERNEAUX, Roger. -
"HISTORIA DE LA FILOSO· 

FIA MODERNA", Herder, 
Barcelona, 1969. 

Del mismo autor y del mis­
mo Curso que el anterior, el 
actual resume las monografías 
de los filósofos más promi­
nentes desde Descartes hasta 
Hegel y los idealistas alema­
nes, pasando por Pascal, Spi­
noza, Malebranche, Leibnitz, 
Wolff, los empiristas ingleses 
y la escuela Kantiana. 

Verneaux no se dirige a los 
especialistas sino a los que 
comienzan estos estudios. Ca­
da filosofía se presenta en 
conjunto, antes de señalar sus 
principales representantes. 

Su criterio es sano, sin caer 
en la tentación de diluír la 
Filosofía en su historia, per­
suadido de que cualquier his­
toricismo, por honesto que 
sea, no deja de ser un escep­
ticismo larvado e inconsisten­
te. 

69003. MONDEN, Louis. -
"CONCIENCIA, LIBRE AL­
BEDRIO, PECADO''. -Her­
der, Barcelona, 1968. 

"Hace todavía pocos años, 
al terminar la primera guerra 
mundial, no pocos cristianos 
-dice el Cardenal Suenens, 
que prologa el libro- tenían 
la sensación de asistir a la 
desaparición de todo sentido 
del pecado y a un retorno es­
calofriante a la ley de la sel­
va". 

"Desde entonces se han mo­
dificado algo los puntos de 
vista. Si en ciertos sectores se 
perdía la sensibilidad moral, 
en otros, por ejemplo en el 
de la justicia social o el de la 
ayuda a los pueblos menos fa­
vorecidos, se había avanzado 
mucho. El sentido del pecado 
no se había atrofiado, sino que 
únicamente había sufrido una 
profunda modificación. Ello 
no es un síntoma de deca­
dencia sino de mayor madu­
rez de la humanidad". 

Estas líneas resumen per­
fectamente la intención de 
Monden al escribir este libro. 
El tema se situa en una dia­
léctica viva y eficaz entre lo 
que es inmutable en la ley 

225 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



moral y el hecho de su trans­
gresión, exponiendo la doc­
trina de la Iglesia con sentido 
moderno. Ni niega -como lo 
hace el determinismo- la li­
bertad humana en nombre de 
la ley, ni sacrifica --<!Orno 
quiere la ética de situación­
ª la ley en favor de la liber­
tad. 

69046. GENUYT, F. M. - "EL 
MISTERIO DE DIOS". -
Herder, Barcelona, 1968. 

El autor dedica la primera 
parte de su obra al problema 
de la existencia de Dios y de 
su posible conocimiento para 
nosotros, apoyándose sobre to­
do en Santo Tomás de Aqui­
no y en sus tradicionales 
"vías". Añade el estudio de 
algunos de los atributos de 
Dios. 

En la segunda parte estu­
dia la acción de Dios en el 
mundo -creación, providen­
cia-, una acción guiada y 
presidida por el amor. 

Sin dejar de ser profundo, 
el libro de Genuyt une a su 
rigor expositivo la claridad 
que se requiere para hacer es­
ta materia fácilmente asimi­
lable a todos los que estu­
dian con sincera voluntad la 
doctrina católica. 

BIBLIOTECA 
DE AUTORES 
CRISTIANOS. 

Madrid. 

69009. E. SCHILLEBEECKX, 
O. P. - "LA PRESENCIA 
DE CRISTO EN LA EUCA­
RISTIA". Editorial FAX, 
Madrid, 1968. 

El conocido dominico ho­
landés, cuyos escritos son 
blanco de contradicción en 
todas partes, hace en este li­
bro un esfuerzo inteligente y 
laudable para acomodar el 
dogma de la presencia real 
de Jesucristo en la Eucaristía 
a las maneras del pensamien­
to moderno. 

La visión dogmática del tri­
dentino, los factores que han 
conducido a un nuevo enfo­
que del problema, la presencia 
real específicamente eucarís-

226 

La libertad de contemplar "anclada en Dios y en la reali­
dad"; el sentido de lo concreto y de la responsabilid9d, 
constituyen los ejes de esta ética, cuyas exigencias se 
esfuerza por poner de manifiesto en la infinita variedad 
de la existencia. 

"El punto de partida de una ética cristiana es el Cuerpo 
de Cristo, la forma de Cristo bajo forma de Iglesia, la con­
figuración de la Iglesia según la forma de Cristo". 

UNA EXISTENCIA Y UN PENSAMIENTO 
ENRAIZADOS EN LA IGLESIA 

El pensamiento de la Iglesia domina en la serie de sus 
escritos y en sus tomas de posición. 

Bonhoeffer es un teólogo de la Iglesia, y en cuanto tal 
es teólogo del mundo. Es, si queremos, un teólogo de la 
Iglesia en el mundo, porque este punto de vista es sin duda 
el más conforme a su propósito constante de buscar a Dios 
en la realidad, en la "única realidad, que es la realidad de 
Dios manifestada en Cristo y presente en la realidad del 
mundo". 

Concepción realista que le impide acudir a las soluciones 
fáciles como la de evaporar la realidad del mundo en las 
perspectivas de un sobrenaturalismo sin apoyo; o por el 
contrario la de disolver la realidad de la Iglesia en la del 
mundo, según un concepto naturalista de las cosas. 

Como muchas de las interpretaciones de su pensamiento 
se basan hoy en esta última tendencia, conviene fijarse 
especialmente en algunas advertencias que ha formulado 
claramente. Así, comentando la carta a los Efesios (4, 15) 
en una conferencia dada en 1938, declara: 

"La Iglesia no es una comunidad de almas, como se 
pretende hoy; ni es tampoco el sólo anuncio del Evangelio; 
la Iglesia no es tan sólo una cátedra, sino que es el verda­
dero Cuerpo de Cristo en la tierra". 

"Es una comunidad ordenada y articulada que Dios ha 
fundado y establecido en esta tierra". 

"Del mismo modo que Jesucristo no es una verdad o 
una idea, sino que ha sido carne, es decir un hombre con 
un cuerpo, así la Iglesia es el Cuerpo terreno del Jefe Ce­
lestial. El Cuerpo todo entero con todos sus miembros obe­
dece a la única Cabeza. Crece en todo según aquel que 
es su Cabeza. No hay parte alguna de la Iglesia que no 
se halle total y exclusivamente sometida a Cristo. Ver sólo 
a la Iglesia, como sucede en nuestros días, en la predicación 
y la administración de los sacramentos, constituye una 
mutilación espantosa del Nuevo Testamento. 

LA REALIDAD UNA Y 
MULTIPLE EN JESUCRISTO 

Si es cierto que la Iglesia tiene su espacio propio de in­
fluencia, "la esfera de la Iglesia no pretende disputar al 
mundo nada de su dominio, si no es para dar testimonio 
ante el mundo de que debe continuar en el mundo, este 
mundo amado y reconciliado por Dios". 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



Es importante penetrar bien esta relación, esta especie 
de circumincesión, de la Iglesia y del mundo, tal como la 
concibe Bonhoeffer, y que no es otra cosa que la tradición 
concreta de la relación de lo natural y de la sobrenatural, 
de lo profano y de lo sagrado, de lo secular y de lo divino. 
Esta relación es, precisamente, objeto de numerosas dis­
cusiones. 

Bonhoeffer rechaza categóricamente toda forma de dua­
lismo, lo que él llama "el pensamiento en dos comparti­
mentos", que constituye la fuente de todas las alienaciones. 

En su diario de viaje a los Estados Unidos, en 1939, 
Bonhoeffer observaba que, desde este punto de vista, una 
separación radical entre la Iglesia y el Estado resulta una 
solución simplista, que no constituye la solución ideal. 

LA FE CRISTIANA EN 
UN "MUNDO ADULTO". 

Bonhoeffer parte de la afirmación de que el mundo en 
el que vivimos es un mundo que tiene una conciencia cada 
vez más viva de que debe ser él quien rija su propio des­
tino. La ciencia le ha enseñado a dominar los "secretos de 
la naturaleza" y no necesita ya la "hipótesis-Dios" para 
emprender y llevar a término su búsqueda o para guiar su 
acción. En este sentido, el hombre moderno ya ha dejado 
de ser un hombre "religioso". 

Reprocha a la religión en sus diversas formas el pretender 
dar una parte a Dios. "El acto religioso -escribe- es 
siempre algo parcial mientras que la fe es algo total, un 
acto de la vida". 

Y Dios no pretende reinar apoyándose en nuestra falta 
de experiencia, sino en la realidad total del mundo, tal cual 
es; en nuestra vida, en lo que ella tiene de efectivo. Le 
preocupa que Cristo no sea tan sólo "el objeto de la reli­
gión" sino "el Amo del mundo". 

LEER EL NUEVO TESTAMENTO 
A PARTIR DEL ANTIGUO TESTAMENTO 

"Descubro continuamente -escribe hacia fines de 
1943- lo mucho que pienso y siento con el Antiguo 
Testamento". 

"Tan sólo cuando se convence uno de la imposibilidad 
de pronunciar el nombre de Dios, es cuando se puede co­
menzar a pronunciar el de Jesucristo; solamente si se ama 
la vida y la tierra, hasta el punto de que con ellas todo 
parece perdido y terminado, se puede creer en la resurrec­
ción de los muertos y en un mundo nuevo ... El que quiera 
existir y sentir demasiado directamente el modo de ser 
neotestamentario, según mi modo de pensar, no es cris­
tiano ... " 

Como se ve, Bonhoeffer describe un cristianismo muy 
distinto del concepto liberal, tanto en sus últimos escritos 
como en los primeros. Considera al liberalismo tan atado 
al antropocentrismo como lo está el pietismo. 

tica, el nuevo punto de parti­
da para su interpretación, son 
los temas que desarrolla en 
las páginas de este libro. 

69016. A L L U N T I S, Félix, 
O. F. M. - "OBRAS DEL 
DOCTOR SUTIL JUAN 
DUNS ESCOTO". B. A. C., 
Madrid, 1968. 

En estos últimos años, el in­
terés por el estudio del pensa­
miento filosófico-teológico de 
Escoto ha ido notablemente en 
aumento. Lo ha puesto de ma­
nifiesto la reciente celebra­
ción del séptimo centenario de 
su nacimiento (1266-1966) y la 
celebración de un magno con­
greso escolástico internacional 
( Oxford-Edim burgo), dedica­
do íntegramente al estudio 
del pensamiento escotista. So­
bre todo, el estudio de Escoto 
ha recibido nuevo impulso con 
la carta apostólica "Alma pa­
rens", de su Santidad Pablo 
VI, exaltando. el valor y la 
modernidad del pensamiento 
escotista y exhortado a su es­
tudio. 

69022. VARIOS AUTORES. -
"LOS E J E R C I C I OS DE 
SAN IGNACIO''. B. A. C., 
Madrid, 1968. 

"Leer los Ejercicios Espiri­
tuales de San Ignacio de Lo­
yola a la luz del Concilio, se­
rá entender con mayor pro­
fundidad -dice el P. Pedro 
Arrupe, General de la Com­
pañía de Jesús- el contenido 
del carisma ignaciano y de 
ese modo poder servir mejor 
a la Iglesia que ha aprobado 
innumerables veces este libro 
admirable, como ella lo lla­
ma". 

En estas palabras se resume 
el propósito del libro que co­
mentamos, escrito por un 
grupo internacional de jesui­
tas especialistas, los cuales se 
reunieron hace pocos años 
(Agosto de 1966) eñ la casa 
solariega de Ignacio con el 
propósito de realizar, no un 
mero concordismo entre el 
texto de los Ejercicios y los 
Documentos Conciliares, sino 
una verdadera integración vi­
tal de las orientaciones conci­
liares en los Ejercicios. 

El Papa Pablo VI había in­
vitado a los jesuitas a realizar 

227 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



esta labor, estudiando "la 
profundidad de doctrina que 
contiene el maravilloso para­
digma ignaciano, la riqueza 
espiritual que brota de él, la 
abundancia de aplicaciones 
que ofrece. . . y expresando 
todo esto en los términos de 
la teología del Vaticano Il". 
"En la eficiencia originaria de 
los Ejercicios -continúa el 
Papa- se halla la respuesta a 
todas las necesidades moder­
nas". 

Este libro ayudará no poco 
a cuantos se dediquen a dar 
los Ejercicios de San Ignacio, 
lo mismo que a los seglares 
cultos que deseen penetrar en 
esta concordia entre el senti­
do actual de la doctrina de la 
Iglesia y las profundas ver­
dades ignacianas. 

69017. FLORISTAN, Casiano 
y USEROS, Manuel.-"TEO­
LOG IA DE LA ACCION 
PASTORAL". - B. A. C., 
Madrid, 1968. 

Los autores, Profesores am­
bos de la Universidad Ponti­
ficia de Salamanca, ofrecen en 
esta obra el fruto siete años 
de docencia universitaria y la 
experiencia de su participa­
ción en cursillos, semanas, y 
congresos de acción pastoral. 

Esta materia, a pesar del de­
sarrollo último de las ciencias 
pastorales, apenas se ha ex­
puesto en forma sintética co­
mo se hace aquí. 

La Moral y el Derecho Ca­
nónico se hallaban un poco 
ausentes de las grandes ideas 
del Reino de Dios o de la ca­
ridad. Incluso los consejos 
pastorales se identificaban con 
ciertas normas ascéticas, ob­
tenidas de la praxis parro­
quial. La historia de la Igle­
sia se ha fijado más sobre las 
jamadas de los poderes papa­
les e imperiales, que sobre la 
vida cristiana desarrollada en 
las comunidades eclesiales. La 
Teología dogmática, preocupa­
da desde la mitad del siglo 
XIX en desenvolver la esco­
lástica, no llegaba a asumir su 
verdadera función de maestra 
en los principios e imperati­
vos pastorales, quizás por no 
penetrar suficientemente en 
la historia de la salvación o 
en el sentido de la situación 

228 

Este es en particular el liberalismo que reprocha en defi­
nitiva a Bultmann. La equivocación de Bultmann consj¡ste, 
según él, en opinar que el problema de la predícación 
cristiana está en separar un mensaje de fe de ciertos ele­
mentos "místicos", que no forman parte de su "esencia". 
Esta esencia es algo problemático. Y en este sentido con­
sidera que Bultmann no va "suficientemente lejos", y que 
intenta establecer un examen propiamente "teológico" de 
la cuestión, examen que serviría para poner en claro que 
la pretendida "mitología" (en particular la resurección) es 
la "realidad misma" del Nuevo Testamento. 

Por oposición a la abstracción liberal y a la huída del 
pietismo, este cristianismo que Bonhoeffer intenta definir 
con sus reflexiones inciertas del final de su vida, aparece 
una vez más basado ante todo en un sentido muy concreto 
de la Revelación de Dios realizada en Jesucristo, de un 
Dios que ha amado al mundo tal cual es, hasta el punto 
de dejarse rechazar por él y cuya fuerza se manifiesta en 
una impotencia desconcertante. 

CONCLUSION. 

No se puede comprender a Bonhoeffer, ni se puede seguir 
fiel a su mensaje y a su testimonio, si no se consigue con­
jugar estos elementos contrarios, no precisamente en la 
incoherencia, pero sí en el movimiento que les hace pasar 
el uno al otro y que reproduce aquel movimiento, en Jesu­
cristo y en la Iglesia que es su Cuerpo, por el que Dios 
pasa continuamente al mundo y el mundo pasa a Dios. 

La Iglesia resulta ser la nueva humanidad en Jesucristo, 
contínuamente congregada por su Jefe desde todos los 
rincones del universo, recreada por el Espíritu de Dios, y 
enviada hasta el extremo del mundo, de ese mundo que 
le pertenece tanto como ella pertenece al mundo. 

Cuando el Concilio Vaticano 11 declara que "la Iglesia 
es, en Cristo, de algún modo el sacramento, es decir a la 
vez signo y medio de la unión íntima con Dios y de la 
unidad de todo el género humano", creemos que su doc­
trina no está muy alejada de las perspectivas que guiaron 
a Bonhoeffer en sus reflexiones sobre las exigencias de 
un cristianismo fiel a la Revelación de Jesucristo y enraizado 
en una realidad que no puede serle extraña. Aunque no 
considera al sacramento como objeto directo de sus refle­
xiones, su sentido agudo de las relaciones entre la fe y la 
realidad histórica le han llevado a poner de manifiesto la 
estructura sacramental de la existencia cristiana como un 
perpetuo paso del signo a la realidad y de la realidad a lo 
que le da su sentido último. 

Cada vez que se preconiza un cristianismo que no respeta 
esta estructura y este movimiento, se traiciona su mensaje. 
Pero es difícil hallar en otros un llamado más insistente que 
el suyo hacia las singulares exigencias de tal cristianismo, 
exigencias que no se ha limitado a enseñar, sino que las 
ha defendido como testigo hasta su muerte. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas




