
IGNACIO ELLACURIA 

SEGURIDAD SOCIAL 
y 

SOLIDARIDAD HUMANA 

Aproximación filosófica al fenómeno de la 

seguridad social. 

La Seguridad Social (SS) como fenómeno 
singular de nuestro tiempo exige una refle­
xión filosófica. Si tal vez a los técnicos de la 
SS pueda parecerles que tal reflexión es su­
perflua, a los cultivadores de un pensamiento 
filosófico vivo no puede menos de inquietar­
les este fenómeno tan nuevo que de hecho 
no ha sido posible hasta hace veinticinco 
años, y que todavía no nos ha descubierto 
toda su potencialidad ni su verdadero sentido. 

Claro está que la reflexión filosófica no 
pretende sustituir el indispensable estudio 
técnico de índole predominantemente socio­
lógica y económica, sin el que la SS no sería 
lo que es. 

La Filosofía auténtica no busca apartarse 
de la realidad sino todo lo contrario anidarse 
en ella. Y su anidamiento inicial puede y 
debe ser logrado en este caso por la captación 
que del fenómeno de la SS han logrado los 
estudios técnicos. Es a ese mismo fenómeno 
al que debe volverse la reflexión filosófica . . . ' s1 ,es q~e qmere enr,1quecerse, enriqueciendo 
as1 al tiempo el fenomeno entrevisto por los 
técnicos de la SS. 

¿Qué puede aportar entonces la filosofía a 
la SS? 

Ante todo el sentido o significación que el 
fenómeno de la SS tiene para la valoración 
adecuada del hombre actual y para el apun­
tamiento de lo que puede ser el futuro bio­
lógico e histórico de nuestra humanidad. 

Puede aportar asimismo una fundamenta­
ción racional de la SS, al inquirir en aquellas 
razones que justifican la necesidad de la SS 
a diferencia de los puros motivos que oca­
sionalmente la han podido suscitar. 

Finalmente la reflexión filosófica puede 
aportar una orientación general sobre la meta 
a la que la SS social debe dirigirse más allá 
de sus inmediatas apariencias, y una orienta­
ción sobre los medios aptos. 

Significación, fundamentación y orienta­
ción es lo que la Filosofía, una vez atendido 
~l hecho técnico de la SS, puede aportar a 
este como a otros fenómenos. En definitiva 
un esclarecimiento de la realidad que trans~ 
forma la realidad misma de la SS, que tiene 
como característica integrante y esencial su 
propio esclarecimiento, es decir la conciencia 
de sí misma. La conciencia traiisforma esen­
cial~ente aquellas realidades que por su 
propia estructura son realidades humanas, 
realidades subjetivizadas. 

357 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



La primera pregunta que abre el hecho de 
la SS a la reflexión filosófica es la planteada 
por el asombroso caso de que la SS en su 
plenitud, todavía no lograda, sea un fenóme­
no tan reciente. Cuenta ciertamente con an­
tecedentes inmediatos entre los que merece 
especial mención el nombre de Bismarck, por 
su esfuerzo en promover una serie organizada 
de seguros sociales. 

Pero sólo en la cuarta década de nuestro 
siglo, y no con independencia de lo que supu­
so la segunda guerra mundial, empieza a 
adquirir su carácter propio como fenómeno 
unificado y totalizante. 

Los esfuerzos de Lord Beveridge en Ingla­
terra centran la nueva orientación recogida 
por la Carta del Atlántico (1941), la Declara­
ción de Santiago de Chile (1942), la Declara­
ción de Filadelfia (1944), y la Declaración 
internacional de los Derechos del Hombre 
(1948), entre otros muchos documentos, que 
han dado paso a Organizaciones Internacio­
nales de Seguridad Social, entre las que me­
rece destacarse por más de una razón la 
Organización Iberoamericana de la Seguridad 

Social (OISS) promotora de este curso, al que 
modestamente colabora esta charla.1 

La SS no ha nacido de golpe en nuestro 
tiempo por una decisión artificiosa. Si así 
fuera no ofrecería problemática especial. 

Al contrario, la SS. ha surgido evolutiva­
mente respondiendo a un proceso biológico, 
que en nuestro tiempo ha cobrado un carác­
ter cualitativamente nuevo. Ha surgido evo­
lutivamente y la historia de la SS social pue­
de mostrar los pasos que van de la pura 
beneficencia hasta los primeros seguros so­
ciales que dan paso, a su vez, a lo que va 
siendo hoy la SS. 

Pero este proceso evolutivo tiene un deter­
minado carácter de necesidad, porque es 
básicamente un proceso biológico condicio­
nado por la nueva configuración que ha 
exigido una nueva forma de conci~i;icia, ~o­
rrespondiente a la nueva estructurac10n soc10-
biológica que por factores ineludibles se ha 
originado en nuestro tiempo. 

!.-Lección tenida dentro del Curs~ de Seguridad So­
cial. organizado por la OISS, Madrid. 1969. 

~1}1&::.:•,::•::•!,:·:ai,::.::«;;;: J»::♦::: :::•::+::-,:: ::,•::+::-,:: ::~::♦::♦::: ::,-»::,,:: :::•»::•:::::!»::-::: ::,,::♦::♦::: :::♦»::♦:::·::-»::;;;:.•:•::♦::r:::•»::f•::,,::♦::•,::·•:,.::♦::;::.:::•3:::~»::-:::.::,,»::.,::.::,,»::,,:' :::-.::,,::::~::e♦:::' 

1 Para Colegios, casas comunales, restaurantes, comedores, ;.!:: 

1 1 i'-; donde se requiere equipo de cocina pesado, ¡ 1 eficiente, sencillas de operar, durables. 1 
1 --------..... ;,•~ 
1 ;e: ~ ~ 

1 Venga a '-?_ROPI~ 1 
1 Convénzase pidiendo una demostración al M 
1 1 a Teléfono 21-40-04, 21-40-06. 1 

1 Tropical Gas Company, Inc. 1 
&at,.,Ke~•:,.,:•~!8'.~:}~<;~»g••t~:}~~~t~qa::q.c:{!~-!(:,~taN!:f::•;:~K~M:::.::<>.»::¡g!_r,~ 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



Queda recalcado así el carácter necesario 
y cualitativamente nuevo de la SS en nues­
tros días. Y es este carácter el que fuerza a 
una reflexión filosófica, que se pregunta por 
el significado y el sentido de este nuevo fenó­
meno. (La lección va a detenerse en la signi­
ficación pues no tenemos tiempo para sacar 
de ella consecuencias explícitas referentes a 
la fundamentación y a la orientación de la 
SS). 

La novedad del fenómeno no nos permite 
detenernos en explicaciones demasiado fáci­
les y aparentes. Al contrario nos exige una 
clara distinción entre motivos y razones, sin 
la que confundiríamos la SS con otros fenó­
menos que no han sido más que fases previas 
en el proceso evolutivo. 

El capitalismo, cuando facilita en algún 
modo el curso de la SS, va movido por moti­
vos que no son razones. Piensa en definitiva 
que el bienestar asegurado de todos sólo 
puede obtenerse tras el bienestar de cada uno 
promovido por el afán individual de asegu­
rarse a sí mismo "libremente". 

Al darse cuenta que la seguridad indivi­
dual del poderoso está puesta en peligro por 
la inseguridad de la mayoría, arbitra formas 
de paliar esa inseguridad que le es en defi­
nitiva una amenaza. 

Junto a este motivo que representa el 
latente peligro revolucionario del desposeído, 
añade el capitalismo otro motivo de índole 
más capitalista, pero que abre el problema 
a un estudio nuevo más acorde con lo que 
debe ser la SS. Es el siguiente: si la mayoría 
está suficientemente provista, el mercado se 
ampliará y los beneficios serán aún mayores.2 

Pero fuera del "capitalismo" ha habido otro 
origen de causas que han ido apuntando a lo 
que hoy es en alguno de sus elementos la SS. 
Estas causas ya no son meros motivos. Son 
motivos-razones, es decir, llevan consigo una 
buena carga de racionabilidad que podrá ser 
asumida en el nuevo paso evolutivo. 

2.-El "capitalismo" se toma aquí como una abstrac­
ción, pero en esta abstracción se apunta a factores 
bien reales y activos, cuyo significado es preciso tener 
muy en cuenta. 

El capitalismo al que nos referimos no es el del 
Estado, cuya "motivación" es distinta; es el capitalis­
mo tal como se entiende vulgarmente y que, al menos 
como factor histórico y cultural, existe. 

Son motivos-razones "humanitaristas", que 
anteriormente han dado paso a lo que se ha 
entendido por beneficencia. 

No puede ignorarse que la "beneficencia" 
ha sido la contrapartida "ética" de cierto 
capitalismo. Pero dejando de lado este as­
pecto que pone la ética en un nivel subsi­
diario, superficial y falso, puede verse en 
algunas formas de beneficencia ciertos valo­
res fundamentales. 

Pueden reducirse a dos: la compasión por 
el dolor ajeno y el interés verdadero por la 
promoción de los otros, precisamente porque 
son hombres. 

Estos motivos-razones son "razones" por­
que apuntan a aspectos positivos y esenciales 
que deberán ser asumidos en una solución­
ulterior, pero son todavía "motivos" porque 
no dan de sí todo lo que deben dar y porque 
admiten como presupuesto algo que es equi­
vocado para interpretar la SS en todo su 
valor, al desglosar la individualidad de la 
solidaridad. 

No ahondan en lo que la SS tiene de indi­
cativa de un verdadero salto cualitativo en 
la evolución de la humanidad. 

Hay, por tanto, que inquirir en las verda­
deras razones, que no sólo expliquen el sig­
nificado de la SS sino que iluminen su camino 
adelantándose más allá de lo que actualmente 
es. Debe haber razones y estas razones deben 
ser nuevas. La importancia del fenómeno y 
su carácter irresistible exigen, no sólo una 
nueva explicación, sino una explicación 
radical. 

Esta explicación radical, sobre todo por lo 
que tiene el fenómeno de evolutivamente 
irresistible, habrá de buscarse en algún mo­
mento biológico y cósmico de la realidad en 
evolución. 

Por lo que tiene, a su vez, de nueva con­
ciencia histórica habrá de buscarse en algún 
momento estrictamente histórico, que en 
parte será resultado de la nueva situación 
biológica. 

Quedan así apuntadas las dos vertientes en 
que vamos a intentar buscar el significado 
de este nuevo fenómeno que es la SS: la 
vertiente cósmica y la vertiente histórica. 

359 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



Sentido del nuevo fenómeno de la SS 
desde la ver:tien:te cósmica. 

El supuesto del que partimos es el de una 
interpretación evolutiva del universo. Una 
interpretación fixista no podría dar el alcan­
ce debido al movimiento que anima a la SS. 
Pero se puede ser evolucionista a medias, y 
este evolucionismo a medias seria equivalente 
en nuestro caso a un fixismo. 

Es evolucionista a medias, quien admi­
tiendo que el universo es evolutivo considera 
que la evolución ha terminado su curso al 
llegar al hombre tal como hoy lo encontra­
mos. 

Ahora bien, ¿qué puede tener el evolucio­
nista que ha apreciado el enorme camino 
recorrido por la realidad para llegar desde su 
primer estado hasta el hombre para afirmar 
que ya ha concluido el camino y que se ha 
agotado la fuerza evolutiva? Ninguna, máxi­
me si no subyace en su interpretación evo­
lucionista una explicación ingenua del fenó­
meno evolutivo. 

La evolución no es el resultado de un elan 
vital que se iría agotando en su lucha contra 

360 

una materia estática, inerte, sino que la evo­
lución es el resultado de un dinamismo que 
pertenece a la realidad en cuanto realidad y 
que se actualiza de diferentes formas, según 
la configuración en que cada realidad se 
encuentre en distintos momentos. 

Este dinamismo de la realidad y esta con­
figuración, en los que tanto insiste el pen­
samiento metafísico de Zubiri, nos sirven de 
maravilla para interpretar nuestro fenómeno. 

¿No estaremos hoy ante una configuración 
nueva, a la que necesariamente el dina1;1ismo 
propio de la realidad humana tendra que 
responder, dando paso así a un nuevo estrato 
evolutivo? 

Habrá quien sonría ante esta hipótesis 
puesta de mome_nto en interro~ación, per~ la 
sonrisa se debera tal vez a una idea mezquma 
de la evolución en el sentido de que esta 
diera paso directa e inmediatamente a indi­
viduos morfológicamente distintos, antes que 
a modos nuevos de comportamiento colectivo. 
No hay evolución si no hay origen de un 
nuevo phylum. Esto nos indica hasta qué 
punto la "solidaridad" es inevitable siempre 
que se alcanza un nuevo paso evolutivo. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



¿No podría hablarse entonces de un nuevo 
paso evolutivo al descubrir una nueva soli­
daridad que dará paso culturalmente a una 
nueva forma de vida, no porque los indivi­
duos cambien de inmediato biológicamente, 
sino porque todos ellos vayan entrando en 
una nueva configuración? Sin olvidar por 
otra parte que, siguiendo el pensamiento de 
Zubiri "todo lo mental es orgánico y todo lo 
orgánico es mental", podríamos decir que 
todo lo consciente es biológico y todo cambio 
biológico no puede menos de constituirse en 
una nueva forma de conciencia. 

La hipótesis evolutiva nos hace sospechar 
que la humanidad no se va a detener. En 
contrapartida, la aparición de fenómenos tan 
nuevos como el de la SS nos hacen sospechar 
que la hipótesis evolutiva es la verdadera y 
que de hecho se ha dado en nuestro tiempo 
una nueva configuración a la que está si­
guiendo un nuevo paso evolutivo. ¿Cuál es 
esta configuración? ¿Cuál es este nuevo paso? 

Teilhard desde el lado biológico ha insistido 
agudamente sobre el enrollamiento de la 
humanidad sobre sí misma. Zubiri desde el 
lado histórico ha notado que solamente en 
nuestros días cabe hablar de una historia 
universal, cuando hasta ahora no ha habido 
sino historias parciales independientes. 

De momento vamos a detenernos en la 
reflexión de Teilhard de Chardin para pro­
fundizar en el sentido biológico, en la base 
biológica que el momento evolutivo actual 
ofrece como apoyo y pauta a la SS. 

Hay, en efecto, un enrollamiento de la hu­
manidad sobre sí misma. Es un hecho indu­
dable y es, además, un hecho irresistible. 

No se trata puramente de una aglomera­
ción física. Es sabido que la aglomeración, es 
decir, la relación entre el número de indivi­
duos y la superficie ocupable, constituye uno 
de los factores decisivos para el salto evo­
lutivo. 

No olvidemos, y no nos asustemos, que en 
una u otra forma la lucha por la existencia 
es una de las básicas leyes de la biología. 
Pero en el caso actual de la humanidad no 
se da meramente una aglomeración; se da 
estrictamente un enrollamiento. La razón es 
sencilla. En el caso del hombre, debido prin­
cipalmente a su carácter de animal inteli-

gente, se forma ese nivel unitario de noosfera 
en contraposición a la pura biosfera, que tan 
acertadamente ha diferenciado Teilhard. 

Lo que es puro aglomeramiento se con­
vierte en enrollamiento porque saltan irre­
sistiblemente conexiones conscientes e inte­
ligentes multiplicadas. La pluralidad de cen­
tros conscientes y su forzosa proximidad, su 
totalización en un unitario proceso comuni­
cativo, hace que la humanidad esté cada vez 
más sobre sí misma. Pero lo está en cons­
tante interacción, que hace de toda ella cada 
vez más una sola humanidad biológicamente 
considerada. Es decir: cada vez menos puede 
dejar de actuar como una y totalizada. 

Hay así un fenómeno cierto de colectiviza­
ción. Contra los agoreros individualistas 
veremos enseguida que este fenómeno es 
positivo. Si no lo es para ellos, esto se debe 
de nuevo a que ven la solidaridad como una 
consecuencia de la individualidad y no como 
su estricta posibilitación. Ahora bien, ¿cuál 
es la- consecuencia biológica de este hecho 
cierto e irresistible, él mismo biológico que 
constituye la colectivización? 

Hablábamos de enrollamiento. Es claro 
que evolutivamente hay un aumento de psi­
quismo siempre que hay un enrollamiento 
sobre sí mismo de un sistema nervioso más 
y más multiplicado y enriquecido. 

Sin entrar ahora en la determinación de si 
este aumento de capacidad psíquica se debe 
meramente al enrollamiento, o si este no es 
ni siquiera causa estricta de aquel aumento, 
al menos tendría siempre un valor de signo: 
siempre que se da un enrollamiento mayor, 
se da un enriquecimiento del psiquismo y una 
mayor capacidad de unificación y actuación 
unitaria. ¿No dará, por tanto, la colectiviza­
ción humana con su necesaria secuela de en­
rollamiento, paso a una nueva forma más 
rica y unitaria de psiquismo, a una nueva 
conciencia de la unidad de todos los huma­
nos, a una nueva solidaridad? 

Hasta ahora podía pretenderse esta solida­
ridad por razones más o menos "espirituales". 
Hemos comprobado, en una triste y larga 
historia, su ineficacia. Pero la configuración 
es hoy cualitativamente distinta. El enrolla­
miento ha llegado a un punto en el que cada 
acción repercute sobre el todo que es por 
primera vez un todo y no una coextensión 
de partes. 

361 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



Ya no son razones espirituales las que se 
ponen a mover seres biológicos; son fuerzas 
biológicas las que fuerzan a nuevas formas 
de espiritualidad, o mejor, a nuevas formas 
de humanidad. 

Siempre que hay mayor complejidad ma­
terial, hay mayor unidad de conciencia, tanto 
en el caso individual como en el caso c0lec­
tivo. Que la complejidad material, que la 
serie de conexiones étnicas, económicas, ideo­
lógicas, deportivas, etc., esté aumentando 
vertiginosamente en el mundo de hoy; que 
los cauces mismos de comunicación entre los 
ditsintos centros nerviosos se hayan fijado 
técnicamente con una precisión y multipli­
cación increíbles, no permite duda alguna. 
Consecuentemente debe haber una mayor 
unidad de conciencia. 

¿Cuál es el sentido de esta unidad? ¿Será 
puramente que sin unidad real lo único 
nuevo que nos acaece hoy es que nos "damos 
cuenta" de más conexiones sin estar efecti­
vamente más conectados? Esto sería ignorar 
el carácter estrictamente biológico que tiene 
en el hombre ese "darse cuenta". Pero es que 
hay algo más. Ese algo más que la sociali­
zación. El enrollamiento y la colectivización 
no pueden menos de llevar a la socialización, 
como fenómeno estrictamente cósmico, bio­
lógico y evolutivo. 

Entendemos aquí, por de pronto, la socia­
lización como un fenómeno biológico. La 
multiplicidad de conexiones originadas por 
la pluralidad de individuos en un espacio 
cerrado es tal que, negativamente visto el 
problema, apenas se puede llevar la propia 
vida sin interferir con las de los demás, y, 
positivamente visto, se han ido originando 
las condiciones, tanto para que la humanidad 
logre resultados hasta ahora incalculables, 
cuanto para que la humanidad encuentre su 
propia alma, sin cuyo encuentro no puede 
llegar el individuo a dar de sí su propia me­
dida ética y humana. 

No es, por tanto, el que la conciencia de la 
solidaridad humana nos lleve a acercarnos 
los unos a los otros; es, más bien, que el for­
zoso acercamiento mutuo no puede menos 
de despertar la conciencia de la solidaridad. 

La interpretación negativa de este fenó­
meno pretende confundir la socialización con 
la masificación. No hay duda de que en un 
primer momento, cuando todavía no ha sur-

362 

gido la nueva conciencia correspondiente a 
las nuevas conexiones, se presenta el peligro 
de la masificación. Pero este peligro sola­
mente sería insalvable si la misma situación 
que suscita la masificación no posibilita al 
mismo tiempo un plus de conciencia, que va 
en busca de una totalización nueva, a la vez 
más intensa y más extensa. 

Que esto vaya siendo así no es una hipótesis 
gratuita y optimista. Es evidente que ha ha­
bido una creciente estima de la persona en 
cuanto tal, lo cual lleva inicialmente a una 
creciente solidaridad humana. Fenómenos 
como el de la SS son prueba suficiente de 
ello. La preocupación por los otros es hoy 
insoslayable y superior a la de cualquier otra 
época, al menos tomadas las cosas en con­
junto. No se llega a ella sin lucha, pero la 
lucha es uno de los mecanismos promotores 
de la evolución. 

Teilhard ha insistido en el carácter bioló­
gico de la socialización, como resultado del 
progresivo enrollamiento. Bajo la forma de 
la colectivización humana, nos dice,3 continúa 
la superorganización de la materia sobre sí 
misma con un peculiar efecto psíquico, el de 
la liberación de más y más conciencia. 

Si el acrecentamiento de la organización de 
la materia -de la formalización del cerebro, 
diría más precisamente Zubiri- dio paso a la 
primera hominización, este nuevo acrecenta­
miento de organización debe dar también 
paso a una nueva hominización, ya en tér­
minos de plena humanización. 

En este sentido la totalización humana es 
psicogenética, esto es, engendra espíritu, con­
ciencia. La supercomplejificación lleva a una 
superinteriorización y, tras esta, a un enri­
quecimiento de la conciencia y de la perso­
nalidad. 

Consiguientemente, insiste Teilhard,4 la 
socialización no es un epifenómeno sino el 
fenómeno esencial de la hominización. Deje­
mos ahora de lado la cuestión de si origina­
riamente el animal se hominizó en función 
de su mayor socialización, o si, al contrario, 
se socializó en función de la hominización 
proveniente de la inteligización del animal. 
Aun en esta segunda hipótesis tendríamos 

3.-TEILHARD DE CHARDIN, L'avenir de ·l'homme, 
París, 1959, pp. 161-169. 

4.-lbid. 321-336. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



que un aumento en esta inteligización, sobre 
todo si el aumento es del todo humano y no 
de cada individuo, tendría que llevar de 
nuevo a una mayor socialización, es decir, a 
una mayor unidad de todos los hombres. Lo 
que el vínculo sexual ha hecho con la familia, 
los nuevos vínculos no podrán menos de ha­
cer algo similar con grupos más amplios. Y 
como la familia no anula la individualidad de 
sus componentes, tampoco la nueva sociali­
zación, es decir, la constitución de nua nueva 
sociedad comunitaria, tiene por qué anular la 
individualidad y personalización de sus com­
ponentes. Al contrario la posibilitará y en­
grandecerá. Hay U!!a nueva maduración 
convergente centrada sobre un mismo foco 
de todos los núcleos de reflexión elemental. 
Y ese nuevo foco es, por lo pronto, el hom­
bre, ya no entendido individualmente cerrado 
sobre sí sino socialmente abierto a los otros, 
al entender que lo suyo no acaba sino allá 
donde termina el interés verdadero de todos 
los demás que se hacen uno consigo mismo. 

Lo cual nos permite hablar del tercer pa­
so. La colectivización posibilita la socializa­
ción. La socialización, a su vez, posibilita la 
unanimización. 

En principio, la unificación puede adoptar 
un carácter forzoso con lo que llegaríamos a 
una unidad de compresión. Sea desatada esta 
fuerza por un poder biológico o por un poder 
político, no alcanzaría a dar de sí sus mejo­
res virtualidades. En el caso del poder pol.í­
tico, por cuanto sería una unión artificial, 
que no respetaría ni siquiera el carácter bio­
lógico de los hombres. En el caso del poder 
biológico, por cuanto desatendería la fuerza 
máxima que es para el hombre el amor. 
Frente a esa unificación forzosa debe haber 
una unificación libre o de atracción. 

Si la energía humana elemental, es decir, 
la propia de cada elemento humano, lleva 
obviamente a la personalización, bien que 
muchas veces corre el peligro -y cae en él­
de ser pura naturalización individualista, la 
organización consciente de la energía huma­
na total debe llevar. a una personalización del 
todo humano, es decir, a una comunidad 
personal.5 

La salvación humana no puede menos de 
estar en la unanimización, resultado de un 
auténtico amor al hombre como persona. Y 

5.-TEINHARD DE CHARDIN, El porvenir del hom­
bre, pp. 137-149. 

porque no puede estar sino ahí, es obvio que 
la evolución no puede marchar sino en esa 
dirección. La evolución que en pasos previos 
ha jugado la carta de un egoísmo individua­
lista, al enfrentarse con la nueva situación 
no podrá menos de jugar la carta de un nuevo 
eogísmo, el egoísmo del amor comunitario, 
que no solamente salvará a cada hombre sino 
que además lo llevará a su perfección. 

Hasta ahora, salvación personal y perfec­
ción personal no han ido conjugadas. Ni tam­
poco lo han ido salvación individual y salva­
ción colectiva. Pero cada vez más, al totali­
zarse el conjunto humano no podrá haber, 
por un lado, salvación individual si no se da 
salvación colectiva; por otro lado, la salva­
ción colectiva permitirá unificar la salvación 
personal y la perfección personal, el desarro-
11 n ,.,+Pdl'O de lo que es la persona como ani­
mal ético. 

Esta temática que ha sido tratada desde 
otro punto de vista por Marcuse en "Eros y 
Civilización", es ciertamente la temática de 
nuestros días. Cómo ha de ayudarse racional­
mente a que este proceso evolutivo cumpla 
consigo mismo con el menor coeficiente de 
daño, es una cuestión abierta y aparte. 

Es en esta perspectiva donde debe situarse 
el problema de la SS. La SS no puede ser 
un mero esfuerzo individualista de asegu­
rarse. Cuando se pasó de la idea del ahorro 
personal que pudiera asegurar un futuro in­
cierto, lo cual es inviable en una sociedad 
asalariada que enfrenta el problema del sub­
desarrollo, y se trasladó el problema al do­
minio de la sociedad entera, sea a través del 
Estado, sea a través de otras formas menos 
estatales, se logró empezar a situar el fenó­
meno de la SS en la línea verdadera, en la 
línea que sigue la evolución biológica. Es 
decir, en la línea de la colectivización, de la 
socialización y de la unanimización. 

Un hombre no puede estar atendido o des­
atendido -en el campo educacional, en el 
campo médico, en el campo de la vivienda, 
etc.- en función del dinero que posee, cuan­
do el dinero no es signo ni de la valía personal 
ni de la utilidad que un determinado indiYi­
duo presta a la comunidad. Un hombre debe 
estar atendido -asegurado, si se quiere en 
un primer momento, pero plenificado inme­
diatamente después- en función de su ser 
de hombre, de persona humana, solidaria con 
todas las demás personas humanas. No puede 

363 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



haber mucho para unos pocos, cuando hay 
poco o nada para la mayoría. La SS cua~do 
se convierta en Solidaridad Social, en Solida­
ridad Humana, será el medio para que se 
realice esta reconversión y será el medio para 
que, entretanto, los hombres se solidaricen y 
se salven humana y éticamente. 

La SS debe ponerse al servicio de la Soli­
daridad Humana en la dirección a la que 
apunta la evolución biológica. Para ello está 
capacitada por la sencilla razón de que es 
ella misma fruto y signo de este proceso evo­
lutivo, que va forzando a la humanidad a 
sentirse más y más solidaria. 

Sentido de la SS desde la 
vertiente histórica. 

Cuando hablamos aquí de "historia" no 
pretendemos contar la historia de la SS. 
Empleamos el término en sentido filosófico 
como opuesto a biológico. El hombre, sobre 
todo el hombre constituido en cuerpo social, 
tiene historia. Ni el conjunto de los hombres 
es un puro grupo zoológico, sino que es estric­
tamente un cuerpo social, ni su vida es un 
puro ejercicio biológico, sino que es una 
estricta historia. Baste con esta ligera indi­
cación. 

Hasta aquí hemos hecho algunas reflexio­
nes desde el aspecto biológico. No es que en 
esa consideración hayamos anulado lo que 
en el animal humano hay de inteligencia, 
pero hemos atendido más al aspecto puramen­
te biológico. ¿Cómo se ve el problema si, sin 
negar el aspecto biológico, nos situamos ante 
el fenómeno de la inteligencia, ante el fenó­
meno de la conciencia despertada por la nue­
va situación biológica? 

Recordábamos antes la afirmación de Zu­
biri, según la cual en nuestro tiempo por 
primera vez hay una historia universal, en 
el sentido de una historia terrestre. Precisa­
mente cuando el grupo zoológico humano se 
ha hecho solidario, es cuando puede hablarse 
de una historia estrictamente tal, y no de 
tantas historias cuantos cuerpos sociales dis­
tintos e inconexos han podido coexistir a lo 
largo del tiempo. 

Pues bien, no cabe lugar a dudas de que la 
nueva realidad biológica tiene que dar paso, 
por lo pronto, a una nueva conciencia. A una 
nueva complejidad material corresponde una 
nueva forma de psiquismo; a una nueva con-

364 

figuración del cuerpo social debe correspon­
der una nueva forma de conciencia. Concien­
cia no meramente como un deber ser extrín­
seco, sino como un irresistible percatarse de 
lo que es. 

Ahora bien, la conciencia en el_ sentido de 
un percatarse de lo que es la realidad, trans­
forma decisivamente la realidad. 

Dicho en otros términos, la aparición de la 
conciencia del derecho y el deber, de la 
realidad rriisma de la solidaridad social, 
desata y multiplica la fuerza evolutiva que, 
ya como pura fuerza biológica, impulsab~ a 
la solidaridad. No es un percatarse pasivo, 
sino que es una nueva fuerza irresistible, que 
no puede menos de hacer galopar irresisti­
blemente el desatado proceso biológico. 

Esto es precisamente lo que ha dado paso 
a la nueva conciencia social. El fenómeno no 
se reduce a esto. Pero es lo que nos importa 
subrayar aquí como intepretación de la SS. 

La primera forma es que se presenta esta 
conciencia es la de conciencia del propio de­
recho. 

La separación de los individuos entre sí 
dentro de un pueblo, y la separación de los 
pueblos entre sí, no permitió que social y 
solidariamente surgiera la conciencia de la 
desigualdad injusta. La aproximación ha 
hecho posible que la desigualdad se haga 
intolerable. Consiguientemente ha surgido 
una fuerza revolucionaria de dimensiones 
mundiales -en el sentido de que se extiende 
a todo el mundo y en el sentido de que es 
unitaria a escala mundial- que exige, sin 
capacidad ya de espera, los propios derechos 
que le competen al hombre desposeído por 
ser hombre y por ser desposeído. La SS no 
es una limosna, es un derecho. 

Esta nueva conciencia de la injusticia social, 
posibilitada en buena medida por el enro­
llamiento de la colectivización, ha despertado 
la conciencia del destino solidario de los 
bienes de la tierra. Es en este punto donde 
se enmarca la consideración del Concilio 
Vaticano II sobre el problema de la SS. "Dios 
ha destinado la tierra y cuanto ella contiene 
_¡:·ara uso de todos los hombres y pueblos. En 
consecuencia, los bienes creados deben llegar 
a todos en forma equitativa".6 Jamas debe 
perderse de vista es,te destíno ~D:iversal de 
los bienes. En esta lmea el Concilio propone 

6.-Gaudium et Spes, n. 69. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



que este destino solidario de todos los bienes 
de la tierra se realice de modo adecuado, 
según la idiosincrasia de los pueblos y según 
el estadio de su desarrollo económico. 

Cuando habla específicamente de la segu­
ridad social como modo de contribuir al des­
tino común de los bienes, insiste el Concilio 
en que es necesario desarrollar los servicios 
familiares y sociales, principalmente los que 
tienen por fin la educación. Debe evitarse, 
con todo, el peligro de caer en una actitud de 
pasividad, de irresponsabilidad y de egoísmo. 

Es sólo un aspecto de la SS, pero al dete­
nerse en verla como un modo apropiado de 
que los bienes de la tierra alcancen su verda­
dero propósito y su fin;ilidad fundamental, 
se sitúa el problema, bien que parcialmente, 
en el plano de la solidaridad. 

Pero el que los bienes de la tierra estén 
destinados a todos los hombres, muestra cla­
ramente que estos todos forman una unidad. 
La conciencia de esta unidad facilitaría sobre­
manera la conciencia ulterior de la solidari­
dad de los bienes. 

A la propiedad privada se ha llegado desde 
la ruptura individualista de la comunidad. 

Cuando el otro me es absolutamente ajeno, 
yo necesito una propiedad absolutamente 
privada. La prueba está en que cuando apa­
rece una comunidad -sea la familia, sea la 
comunidad religiosa- ya los bienes no nece­
sitan ser "privadamente" de cada uno, ya 
no se necesita "privar" a cada uno de los 
bienes que posee el otro. 

Consiguientemente el valor-dinero es sus­
tituído por el valor-hombre, en la determina­
ción de lo que se debe hacer. Ahora la moneda 
más cotizada en las transacciones humanas 
es el dinero. Tiene buena educación el que 
tiene dinero, aunque no tenga talento; cuenta 
con buenos médicos el que tiene dinero, aun­
que su salud sea de menor importancia para 
el bien de la comunidad; goza de mejores 
oportunidades para aplicar sus talentos en 
su posición económica, etc., etc. 

La SS debe trabajar por desterrar la pri­
macía del valor- dinero. En parte ya lo hace 
en cuanto se pone precisamente al servicio 
del que no tiene dinero, porque no puede 
cumplir con su misión de ser hombre. Pero 
su actividad debe ir más allá, hasta lograr 
que el hombre no ande tras el dinero como 

365 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



valor práctico fundamental, porque aun sin 
él será valorado según su condición de 
hombre. 

Que esta tarea convierta la socialización 
en socialismo; que esta tarea hoy por hoy no 
pueda hacerse sin una vigorosa intervención 
del Estado, es cuestión aparte. 

Pero la nueva conciencia no solamente es 
conciencia de los propios derechos y concien­
ac ide los nuevos valores: el valor comunita­
rio y el valor humano en cuanto tal. Es ade­
más conciencia de un nuevo ideal. Y el ideal 
es también una fuerza evolutiva, por más que 
de momento no esté explícito sino en pocos 
corazones. El nuevo ideal es el del trabajo 
por la dignificación de la persona y por la 
fraternidad universal, que son los dos aspec­
tos sustanciales de una verdadera solidaridad 
humana. 

El trabajo por la dignificación de la per­
sona, es decir, por lo que la persona debe ser 
en cuanto persona como último brote del 
proceso evolutivo, cobra cada vez mayor 
fuerza de ideal. Está cada vez más en la 
conciencia de nuestros contemporáneos. Co­
mo prueba de ello basta con releer los docu­
mentos del último Concilio, especialmente el 
de la Constitución pastoral de la Iglesia en 
el mundo. Es este el punto ideal donde 
coinciden el anhelo del hombre y el anhelo 
del cristiano. El cristiano vio muy tempra­
namente, en función de la predicación y del 
ejemplo de Cristo, que la apropiación de los 
bienes, la propiedad privada, era una rémora 
para la perfección en una comunidad de 
amor. Para él es dificilísima la salvación del 
hombre cuando es rico, incluso como hombre, 
porque sus riquezas le arrebatan el corazón 
y le impiden abrirse a la comunidad. 

Así esta solidaridad humana aparece como 
solidaridad cristiana también. No puede du­
darse que la predicación de la fraternidad 

366 

universal es esencial al Cristianismo, como 
tampoco puede negarse que la historia de la 
Cristiandad ha sido con frecuencia muy poco 
fiel al mandamiento esencial. 

Pero este mandamiento se nos aparece 
ahora no como un mandato ético extrínseco 
a la fuerza de la evolución y al interés más 
auténtico y más rico del hombre de nuestro 
tiempo. Hoy es preci_so reconocer y sentir el 
carácter abierto de la humanidad. Ni la per­
sona humana es algo cerrado sobre sí mismo; 
ni la familia es un grupo cerrado sobre sí 
mismo, ni la nación o grupo de naciones es 
tampoco un conjunto cerrado sobre sí mismo. 

La misma fuerza de la evolución biológica 
está lanzando y conectando a unos seres con 
otros, a unos grupos con otros. Sólo ahí está 
la salvación y la perfección del hombre, como 
ser biológico y como realidad moral. 

Es lo que ha visto la SS, todavía no con 
suficiente claridad ni con suficiente plenitud. 
Por haberlo visto se ha puesto en línea con 
una de las fuerzas más claras en el progreso 
evolutivo de la humanidad. Pero le hace 
falta seguir su propia clarificación. Esto es 
lo que impulsará a empresas mayores, a ser 
el vehículo, uno de los más importantes ve­
hículos de la solidaridad humana, de la soli­
daridad social. La SS debe partir en sus mi­
siones de la convicción absoluta y primaria 
de la solidaridad humana, exigiendo desde 
esta convicción, que es una convicción de 
derecho, todo lo que se requiera para que esa 
solidaridad se cumpla de verdad. Y la SS 
debe intentar como su meta ideal ir trabajan­
do para que esa solidaridad no sea tan sólo 
una realidad de derecho, una realidad debida, 
sino una realidad de hecho, una realidad viva 
querida por todos. 

Haber contribuido modestamente a resaltar 
esta significación de la SS es lo que ha 
pretendido esta lección. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas




