
PIERRE EYT. 

__}Jacia una 

<;})emocrálica 

Una de las corrientes de opinion más fuertes en la Iglesia es la que tiende a "democratizar" sus 
instituciones al estilo de las sociedades civiles de nuestros tiempos. No es nada improbable que en el 
Sínodo de Obispos, que se celebró en Roma en el mes de Octubre de 1969, se haya manifestado con 
vigor esta misma tendencia. 

Por ello creemos conveniente que conozcamos cómo y hasta qué extremo puede encajar en la cons­
titución singular de este organismo divino tal aspiración tan humana. Esto es precisamente lo que hace en el 
presente artículo Pierre Eyt, profesor de Toulouse especializado en estos temas de la nueva teología.1 

He aquí las conclusiones a las que llega: 

La Iglesia no sólo "puede" sino que "debe" vivir cada vez más democráticamente. 

Las estructuras dadas por Cristo no podrán jamás acomodarse exactamente al régimen democrático 
socio-político, porque la autoridad apostólica, que emana del Señor, es propiamente "constitutiva" de la 
autoridad eclesial. 

En todos los tiempos han influído las estructu­
ras políticas en la vida de la iglesia. Así sucedió 
con el principado romano con las monarquías 
bárbaras, con el feudalismo, con las primeras 
manifestaciones del Estado moderno en la Italia 
del Renacimiento. Lo mismo sucedió con el des­
potismo ilustrado, con la administración napoleó­
nica, con la tecnocracia de la era industrial. Todas 
ellas han interferido sucesivamente en la concep­
ción, el modo de ejercicio y el estilo de la autori­
dad en la Iglesia. No puede uno admirarse de que 
la Iglesia tenga también su historia. 

Por otra parte es un hecho que los diversos 
"modelos" señalados antes participan de un género 
único. 

Nuestros contemporáneos lo consideran así: "no 
son más que variantes de un mismo sistema 
jerárquico o paternal; la autoridad viene de lo 
alto; uno o varios ejercen el poder por delegación 
superior; el bien del conunto reside en la sumisión 
de cada uno a un orden predefinido e irrevoca-

ble... Hay que romper hoy con tal tipo de 
sociedad. Sustituyamos el orden "paternal" con 
verdaderas comunidades "fraternales", orientadas 
hacia el desarrollo de las personas. 

Como cualquier otro grupo humano (nación, 
empresa, universidad, familia, ... ) la Iglesia ¿no 
pudiera también aprovecharse del movimiento 
general de subversión de los cometidos sociales, 
que nos condujera hacia una vida común no di­
rectiva, en la que se beneficiaran todos de la 
espontaneidad creadora de cada uno? 

De este modo, después de una Iglesia autocrática 
y monárquica, tendríamos una Iglesia democrá­
tica, en la cual las funciones o los "ministerios" 
se basaran sobre la delegación de poderes y la 
representación de la "base"; el "modelo" político 
no lo daría la sociedad dirigida por uno solo, sino 
por la comunidad, expresión y creación de todos. 

El esquema es sencillo. Parece tener en su favor 
la historia, el sentido común y el Evangelio, con 
unas consecuencias prácticas indefinidas. 

1.-Véase EYT, Pierre, Nouvelle Revue Th6ologlque, Juin-Juillet, 1969, pp. 597-613, que nosotros extractamos 
aquí. Limitamos también un poco las abundantes citas bibliográficas contenidas en este escrito. 

346 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



La cuestión que se plantea es esta: ¿Habrá qu~ 
adoptar este modo de pensar? 

1.-UNA ASIMILACION IMPOSIBLE. 

Es preciso hacer una primera observación, que 
brota del Nuevo Testamento y de la historia de 
la Iglesia. 

No se puede pretender seriamente que la Iglesia 
se haya sentido satisfecha con los "modelos" po­
líticos que le han ido presentando las sociedades, 
en los diversos períodos de su evolución. 

Jesucristo mismo había puesto en guardia a los 
Apóstoles contra la tentación de imitar a los "jefes 
de las naciones". 

En su respuesta a los hijos del Zebedeo, Jesús 
declaró: "Los reyes de las naciones les dominan 
y los grandes les hacen sentir su poder. No debe 
de ser así entre vosotros: al contrario, el que 
quiera ser el mayor entre vosotros hágase vuestro 
servidor, y el que quiera ser el primero hágase 
el esclavo de todos. De este modo, el Hijo dél 
hombre no ha venido a ser servido sino a servir 
y a dar su vida en rescate por muchos". (Me 10, 
41-45).2 

El Maestro no sólo pondera un alejamiento con 
respecto al modo habitual de ejercitar la autoridad 
entre los hombres, sino que exige un cambio ra­
dical: "entre vosotros no ha de ser así" (Le. 22, 
26). Parece referirse aquí a lo que pudiéramos 
considerar como el "triunfalismo" político del 
mundo griego y romano. 

En la escena del lavatorio de los pies, que nos 
cuenta Juan en su Evangelio (13, 4-21), el con­
traste es aún mayor entre la definición que Jesu­
cristo da de sí mismo, "Maestro y Señor" y el 
gesto que lleva a cabo para mostrarse "servidor". 
"Si pues yo, siendo el Maestro y Señor os he 
lavado los pies, vosotros debeis también lavaros los 
pies unos a otros. Os he dado ejemplo para que 
procedáis como yo he procedido con vosotros". 

Aunque las comunidades a las que se refería el 
Señor no podían olvidar el contexto eclesial inme­
diato al que se dirigían, los jefes de estas comu­
nidades tendían a olvidar su enseñanza y a adoptar 
dentro de la Iglesia el modo de ejercitar la auto­
ridad habitual en su ambiente. 

Es cierto también que el Nuevo Testamento 
evoca la autoridad y el poder como inseparable 
de la función apostólica: poder concedido a aque­
llos sobre los que se edifica la Iglesia, (2 Co 10, 
8; 13, 10), poder para juzgar a las doce tribus de 
Israel que reciben los discípulos por haberlo de­
jado todo (Mt. 19, 17). Pero todo ello entra dentro 
de un significado más profundo: el de "servicio". 

La Iglesia no ha olvidado nunca totalmente este 
elemento característico del Nuevo Testamento. 

Lo mismo los papas que los obispos, los sacer­
dotes, los monjes, y los laicos, nunca dejaron de 
rechazar, oculta o claramente, el acomodar la di­
rección interna de la Iglesia a los esquemas y a 
las costumbres políticas del ambiente.a 

Con todo, el proceder de las comunidades ecle­
siáticas de la antigüedad no es el de una "Iglesia 
de hermanos de libre espíritu". Ignacio de An­
tioquía, Hipólito, Orígenes, Cipriano, nos describen 
una Iglesia en la cual la autoridad (y especial­
mente la autoridad episcopal) tiene un gran 
influjo. 

Sin duda que existieron teologías "políticas" 
influídas por los medios cortesanos, fascinados por 
la figura de Constantino y la paz de la Iglesia. 
Pero tal criterio no constituía el punto de vista 
general. Así Atanasia advierte el peligro de la 
asimilación de la Iglesia al Imperio: "No mezcleis 
-escribe-- la jurisdicción de la Iglesia y la del 
Imperio romano".4 Agustín, fiel a la actitud de 
Ambrosio ante Teodosio, presenta a su vez en "La 
Ciudad de Dios" un criterio más suave. Según él, 
no hay ningún lazo esencial entre la Iglesia y el 
Imperio romano.5 La autoridad eclesial no se con­
cibe como situada por encima de la comunidad: 
una misma obediencia a Cristo y a su Palabra 
abraza a todos los miembros de la Iglesia que, en 
este aspecto, gozan de un estatuto de profunda 
igualdad.6 El ministerio eclesiástico se diferencia 
claramente de la "potestad", o del "dominium" 
político.7 

Influjo feudal. 

Cuando los lazos feudales se extendieron a toda 
la Europa occidental, fue grande la tentación que 
sintió la Iglesia de dejarse arrastrar por ellos. 

"En el mundo de la alta Edad Media, el alto y 
el bajo clero habían abandonado su propia vida 
organizada, disciplinada o al menos diferente; el 
papa no era más que un barón romano, un peq:1eño 
soberano, a veces también el capellán y el ser .-idor 
del emperador. 

Con frecuencia los obispos eran muy ricos, a 
causa de proceder de la baronía feudal. Los sacer­
dotes eran pequeños campesinos, estaban casados 
y constituían los eslabones de una cadena here­
ditaria".8 La Iglesia no tardó en ser la víctiu1a 
del engranaje feudal, en el que se halló aprisio­
nada. 

Por ello, la reforma a la que acudieron los papas 
a partir de la mitad del siglo XI tendió a luchar 
contra las prácticas feudales dentro de la Iglesia,9 

347 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



como era la compra y la transmisión hereditaria 
de los cargos eclesiásticos; lo que los historiadores 
han llamado la "querella de las investiduras" ilus­
tra esta tensión dramática a lo largo del Medioevo: 
la Iglesia no podía entrar totalmente en las cate­
gorías y en las costumbres del feudalismo. 

Renacimiento. 

Con el Renacimiento se afirma lo que se ha 
podido llamar un "papado principesco".1º 

La implantación de un nuevo modo de gobierno 
autocrático y a la vez el fuerte impulso absolu­
tista, que caracteriza a los siglos XVI y XVII, no 
han dejado de influir en la vida de la Iglesia. Be­
larmino, por ejemplo, presenta a la Iglesia (aun­
que no sea más que uno de los aspectos de su 
pensamiento) con trazos análogos a los de un con­
junto político temporal.U A sus ojos la sociedad 
eclesial abraza naturalmente la forma del régimen 
político más extendida en su época: la monarquía. 
Cristo le dá un soberano en la persona del papa.12 

Esta asimilación, que produjo resultados funes­
tos, no cesó de ser denunciada y combatida. La 
Iglesia, que no ha podido evitar el influjo de los 
modelos políticos en boga, ha reconocido con toda 
fuerza y lucidez que no podía verse reducida a 
ellos. 

Según el pensamiento antiguo, el cristiano se 
sitúa en una Iglesia "jerarquizada", con el mismo 
título que el hombre se sitúa en un mundo "jerar­
quizado". 

En reswnen, vemos que la Iglesia, a pesar de 
lo expuesto hasta aquí, no se ha apartado jamás 
totalmente de la doctrina de Jesucristo respecto 
a la autoridad, ya que ha rehusado, cuando la 
amenaza se hacía más fuerte, introducir sin crí­
ticas las concepciones y las prácticas en boga en 
el ambiente mundano que le rodeaba. 

. La historia atestigua claramente el hecho de que 
las estructuras de la Iglesia no han sido jamás 
concebidas ni queridas ni vividas como total­
mente reducibles a los modelos socio-políticos 
dominantes. 

11.-EV ANGELIO Y ASPIRACIONES DEMOCRATICAS. 

Teniendo en cuenta este pasado, ¿qué es lo que 
vemos hoy? 

Creyentes o incrédulos, los hombres de hoy se 
esfuerzan por salir de la concepción "jerárquica" 
del mundo y de la sociedad. 

Queremos -dicen- una sociedad que esté lo 
menos posible enfeudada en los "aparatos" de 
cualquier clase, y deseamos que el hombre de la 
espontaneidad, de la responsabilidad y de la par­
ticipación sustituyan al de la alineación, de la 
sumisión y del acaparamiento. 

Parece que hay un término que designa perfec­
tamente el objeto de esta profunda aspiración: 
el de la democracia, o mejor todavía de la "socie­
dad democrática". Este concepto tiende a ser in­
terpretado, no como un régimen exclusivamente 
político o una forma de gobierno, sino más amplia­
mente como "el deseo de una personalización por 
la participación en el seno de la sociedad sociali­
zada".13 

La Iglesia percibe en este requerimiento una 
posibilidad amplia. Reconoce en este movimiento 
irresistible un fruto tardío pero auténtico del árbol 
evangélico. 

En la mente de los cristianos, como en la de 
todos los hombres de ests tiempo, el "modelo" 
democrático tiende a sustituir al cuadro jerárquico 

348 

del pasado. M. G. Burdeau ha escrito que "la de­
mocracia es hoy una filosofía, una manera de 
vivir, una religión y, casi secundariamente, una 
forma de gobierno".14 

Como observaba Pío XII en su discurso del 24 
de diciembre de 1944, "la tendencia democrática 
se extiende en los pueblos y obtiene ampliamente 
el apoyo y el consentimiento de aquellos que aspi­
ran a colaborar más eficazmente en los destinos 
de los individuos y de la sociedad". Los observa­
dores señalan un progreso real: la participación 
de los ciudádanos se amplifica, las desigualdades 
debidas a lo aleatorio de la vida económica tienden 
a disminuir. La democracia "gobernada", que 
vivíamos ayer, se encamina hoy hacia la demo­
cracia "gobernante", para llegar a un régimen 
político de "tipo dialogado", que será el único 
capaz de reemplazar eficazmente a los regímenes 
de tipo autoritario, procurando al hombre un des­
envolvimiento social digno de su vocación.15 

La Iglesia, y esto es un "juicio de hecho", no 
puede dejar de resultar influída por un fenómeno 
socio-político de tanta amplitud. Porque son los 
mismos hombres los que pertenecen a la vez a la 
Iglesia y a la comunidad política. 

Las sociedades democráticas harán sentir su 
influencia en la vida de la Iglesia, como lo hicieron 
en otro tiempo las sociedades autoritarias. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



Por otro lado, y este es un "juicio de valor", la 
Iglesia debe acojer y promover la demanda de­
mocrática como una exigencia evangélica, ligada 
a la fraternidad que Cristo ha venido a establecer 
entre los hombres. 

Hay que reconocer que las condiciones generales 
del pensamiento político del siglo XIX, infectado 
por el liberalismo y el laicismo, no podían inclinar 
al magisterio eclesiástico a dar un juicio positivo 
sobre los movimientos democráticos; tanto más 
que estos se preocupaban mucho más de las "liber­
tades formales" que de las "libertades reales", en 
el terreno económico y social por ejemplo. 

Con todo, con León XIII, y al mismo tiempo 
que evolucionaba el contenido mismo del término 
"democracia", se desarrollaba lentamente un nue­
vo modo de ver, que finalmente se manifestó en 
el radiomensaje de Pío XII del 24 de diciembre 
de 1944, en la encíclica "Pacem in terris" de Juan 
XXIII y en la Constitución Pastoral "GaudiÚm et 
Spes". 

El cardenal Franz Koenig describe así la evo­
lución seguida por el pensamiento de la Iglesia: 

"En el siglo XIX se insistía sobre todo en los 
derechos políticos del hombre: libertad de expre­
sión, derecho de libre asociación, y sufragio uni­
versal, igualdad ante la ley. Formaban también 
parte de estos derechos la "libertad de culto" o 
el "libre ejercicio de la religión", pero precisa­
mente las experiencias del siglo XIX revelaron 
que los derechos políticos no tienen valor si no 
se les añade otros del terreno económico y social, 
como el derecho de ser tratado como persona y 
no como una cosa, y finalmente el derecho de par­
ticipar en el bienestar general". · 

"Por ello la reivindicación de los derechos eco­
nómicos y sociales del hombre se impuso cada vez 
más, hacia el fin del siglo. Ahora bien: dentro de 
la Iglesia el desarrollo adquirió un camino diverso. 
Con la encíclica "Rerum Novarum", la Iglesia 
comenzó a defender los derechos sociales y eco­
nómicos del hombre. Aunque previamente había 
tomado partido en contra de lo que se llamaban 
las libertades modernas: libertad de prensa, de 
expresión, y especialmente de culto; y no mostra­
ba interés por los derechos políticos, por ejemplo 
el derecho al sufragio universal, este último es 
reconocido por Pío XII, y encuentra su verdadera 
carta en la "Pacem in terris" de Juan XXIII.16 

F..i1 efecto, Pío XII reconoce en la democracia 
"un sistema de gobierno más compatible con la 
dignidad y la libertad de los ciudadanos"; y como 
otros muchos ve en ella "un postulado natural 
impuesto por la misma razón".17 

Para él, el mensaje cristiano no pued~ sentirse 
si no es en estrecha consonancia con las aspira-

ciones democráticas. "Si el porvenir pertenece a la 
democracia, corresponde a la religión Cristiana y 
a la Iglesia un puesto de primer orden en su rea­
lización, como mensajera de la Palabra del Reden­
tor y como continuadora de su misión de salva­
ción".18 

Hay una relación estrecha entre la misión de la 
Iglesia de anunciar la vocación de los hombres a 
ser hijo de Dios y la aspiración profunda de los 
hombres de establecer una democracia cada vez 
más perfecta. "La Iglesia tiene la misión de anun­
ciar al mundo, deseoso de formas de democracia 
mejores y más perfectas, el mensaje más elevado 
y más necesario que pueda existir: la dignidad del 
hombre, la vocación a la filiación de Dios".19 

Jacques Maritain habían escrito: "No sólo el 
estado de espíritu democrático procede de la ins­
piración evangélica, sino que no puede subsistir 
sin ella".20 

Juan XXIII recogerá esta doctrina ampliándola 
en los párrafos 46 a 79 de su encíclica "Pacem in 
terris". Por fin la encíclica "Gaudium et Spes" 
precisará que es "plenamente conforme a la natu­
raleza del hombre que se encuentren estructuras 
jurídico políticas que ofrezcan cada vez más ven­
tajas a todos los ciudadanos, sin distinción alguna, 
como son la posibilidad efectiva de participar libre 
y activamente lo mismo en la creación de los fun­
damentos jurídicos de la comunidad política, como 
en la gestión de los negocios públicos, en la deter­
minación de el campo de acción y los fines de los 
diferentes órganos y en la elección de los gober­
nantes".21 

Aquí se plantea necesariamente una cuestión 
previa. Si la democracia es -según la famosa 
fórmula de Bergson- "de esencia evangélica y si 
tiene por móvil el amor", la Iglesia debería ser la 
comunidad más conveniente para asimilar el espí­
ritu y el programa democráticos. 

Más que en cualquier otro tipo de sociedad, y 
por razones todavía más elevadas, la democracia 
debiera encontrar en la Iglesia el lugar especial­
mente propicio para su desarrollo indefirdo. Este 
es un convencimiento aparentemente indiscu ible. 

Bergson, en su libro "Las dos fuentes de la mo­
ral y de la religión", después de algunos comenta­
rios a propósito de la divisa de la revolución fran­
cesa "Libertad, Igualdad, Fraternidad", añade: 
"La fórmula de una sociedad no democrática, que 
buscara una divisa que correspondiera palabra por 
palabra a la de la democracia, debería ser: auto­
ridad, jerarquía, fijeza".22 ¿Qué hombre de hoy no 
padecería un verdadero escándalo, si su "fe demo­
crática" no pudiera penetrar en el interior de la 
Iglesia? ¿ Cómo pudiera "reconocerse" en la Igle­
sia, si las estructuras eclesiales contradijeran pala-

349 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



bra por palabra sus aspiraciones sociales más pro­
fundas y mejor enraizadas en el Evangelio? -

De hecho, la democracia de participación por la 
que trabajamos, no dejará de ejercer cierto influjo 
en la vida de la Iglesia, lo mismo a causa de ser 
una exigencia de la Iglesia, que de ser un fenó­
meno de gran amplitud que se impone hoy a nues­
tra sociedad. 

Ya se manifiestan ciertos signos de evolución, 
ciertos indicios que anuncian una transformación. 
Tales son el hablar de "diálogo", de "servicio", de 
"colegialidad", de "pueblo de Dios", de "igualdad 
substancial de todos los miembros de la Iglesia", 
de "corresponsabilidad", de "participación", etc. 
Estas palabras y las realidades que ocultan no pue­
den engañarnos acerca del efecto psicológico que 
producen: una nueva lectura de la eclesiología 
comienza a destaearse a partir de los textos del 
Concilio.23 

Parece fácil comprobar que el modelo democrá­
tico socio-político actúa plenamente en la vida de 
la Iglesia, en la que encuentra, bajo el influjo del 
Espíritu Santo, un campo abonado en el que ejer­
cer su influencia. 

III.-LA "AUTORIDAD" APOSTOLICA 

Conviene en este momento de nuestro discurso 
rei;ordar las conclusiones de los dos párrafos an­
teriores. 

Hemos señalado que "las leyes extraordinarias 
y verdaderamente paradójicas de nuestra república 
espiritual" han subsistido, a pesar re todo, en un 
contexto "autoritario" o "paternal". 

En varias ocasiones, la originalidad de las es­
tructuras evangélicas rompió los marcos en los 
que se había introducido el influjo del ambiente 
del mundo. 

Por otra parte, el "modelo" democrático se im­
pone por las razones dichas con tal fuerza que la 
Iglesia se ve requerida por el Evangelio mismo a 
darle derecho de ciudadanía dentro de sus estruc­
turas. 

Por fin, no debemos contentarnos con yuxtapo­
ner estas dos proposiciones sino que debemos 
articularlas una con otra. En efecto, tanto en un 
contexto monárquico o "paternal" como en un 
contexto democrático o "fraternal", subsiste la 
constitución específica de la Iglesia. Dicho de otro 
modo, la estructura interna de la Iglesia transcien­
de tanto al modelo democrático como al modelo au­
tocrático.24 La misma asimilación imposible se per­
fila en ambos casos, aunque se reconozca -como 
lo hemos explicado- una armonía y una conve­
niencia particulares entre Iglesia y democracia. 

En efecto, la estructura de la Iglesia -y es esto 
lo que le confiere su originalidad absoluta- es 

350 

"apostólica". El hecho de ser fundada en el "envío" 
del Hijo por el Padre y en la "misión" confiada 
en el Espíritu a los Doce Apóstoles y a sus suce­
sores (Jn 20, 21) no le dá la posibilidad de coin­
cidir exactamente con un sistema socio-político, 
cualquiera que sea. 

Así, aunque el cuadro, las categorías y el estilo 
democráticos le convienen más, la Iglesia no puede 
aceptar los diversos elementos de una sociedad 
democrática sin hacer antes un escrutinio y una 
selección de los mismos. 

La "ley fundamental" de la Iglesia implica que 
no se puede trasplantar pura y simplemente a la 
vida eclesial las estructuras, cuadros y categorías 
que caracterizan un sistema socio-político cual­
quiera.25 

De este principio se deduce una primera conse­
cuencia: aunque el Espíritu sopla donde quiera, 
la "base" o "el pueblo" no podrán constituir jamás 
el fundamento, el origen o la fuente de un poder 
que la Iglesia recibe directa y exclusivamente de 
Cristo. 

La "soberanía" en la Iglesia está constituida por 
la "Señoría" de Cristo: "Todo poder me ha sido 
dado en el cielo y en la tierra" (Mt. 28, 18). Jesús 
transmite este poder a los doce Apóstoles de tal 
suerte que "el que les escucha, escucha al Señor" 
(Le. 10, 16). 

La autoridad o el poder en la Iglesia, la "exousia" 
de Jesús y de los Apóstoles, hace la comunidad 
y construye el grupo: es la autoridad misma del 
Señor la que construye su Cuerpo. No se trata tan 
sólo de una actividad "funcional" (referente por 
ejemplo a la coordinación entre miembros diver­
sos) o "operatoria" (referente a la disposición de 
los cometidos con respecto a una obra a realizar 
entre varios), como pudiera suponerse siguiendo 
Ja analogía ofrecida por la sociedad civil. 

En la controversia anti-protestante del siglo 
XVII, Fenelón parece haber penetrado exacta­
mente en la importancia de este problema: "¿Cuál 
es esta idea profana, según la cual se representa 
a la Iglesia como una sociedad política que hace 
uso naturalmente de sus derechos en todas las 
cosas en las que las leyes positivas no se lo impi­
den? Sus leyes recibidas de Jesucristo, no son 
como las leyes civiles, que tienden a limitar la 
la libertad natural de los ciudadanos: son leyes 
que constituyen nuestros únicos títulos; leyes sin 
las cuales no tenemos ni libertad, ni sombra de 
derecho en el Reino de Jesucristo; leyes que no 
han encontrado a la Iglesia ya formada y libre, sino 
que han formado a la misma Iglesia y de las que 
recibe cuanto tiene de libertad y de vida en este 
orden sobrenatural ... " 26 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



La autoridad de Cristo es, en rigor, "constitu­
yente" de la Iglesia. El Concilio Vaticano II ha 
hecho alusión al significado específico de esta "au­
toridad" por la que "Cristo mismo construye, san­
tifica y gobierna a su Cuerpo".27 El vocablo neo­
testamentario "exousia" que se ha traducido por 
"potestas" o "auctoritas" califica en efecto muy 
exactamente la situación y la acción de Jesús, 
como cabeza o jefe de la Iglesia. Todo poder le ha 
sido dado y el da todo poder a sus Apóstoles. 

La autoridad de Cristo sobre su Iglesia no sig­
nifica otra realidad sino esta: Jesús es el autor Y 
el constituyrnte de la comunidad de los que se 
salvan por la fe en él. Es bastante claro en el 
Nuevo Testamento que la autoridad de Cristo se 
refiere a la Señoría de Dios sobre todos los seres; 
y tambén qi.:e, fn la comunidad de los creyentes, 
evoca la ley del Reino, según la cual nosotros no 
podemos conseguir nada por nuestras fuerzas, sino 
que todo se nos debe dar.28 

Una segunda con1ecuencia consiste en que el 
poder o la autoridad transmitida por Cristo a los 
doce Apóstoles y a sus sucesores "no puede ser 
determinada por la comunidad de los fieles, ni en 
lo que se refiere a la extensión de este poder, ni 
a su modo de ejercicio".29 

En e:ecto, la estructura fundamental de la Igle­
sia (institución apostólica, ministerio ... ) procede 
totalmente de las disposiciones de Cristo y se re­
fiere, como a su "norma absoluta", a la voluntad 
cxprernda por él y que nos garantizan los escritos 
apostólicos tales como los conocemos por la tra­
dición edesial. Por tanto ¿cómo considerar en la 
Iglesia una transferencia de la autoridad del pue- -
blo a sus representantes por una delegación de 
poderes? ¿Cómo imaginar que los poderes pue­
dan ser determinados por la voluntad de los miem­
bros de la comunidad eclesial ?30 

A decir verdad, no podemos esperar que el mo­
delo democrático encuentre en la estructura de la 
Iglesia una coincidencia perfecta. La implantación 
de la "Iglesia democrática", si puede transformar 
el modo y el estilo de las relaciones en la comu­
nidad eclesial, no puede en ningún modo borrar 
la institución apostólica (papa, obispos, sacerdotes) 
ni su función de representantes de Cristo y de 
"autoridad constitutiva de la Iglesia",31 

Esto no quiere decir que no haya nada que mo­
dificar en las estructuras de la Iglesia, al contrario; 
nadie puede negar que el modo de designar a los 
titulares de la autoridad no deba cambiarse. La 
historia nos recuerda, por ejemplo, la infinita va­
riedad de procedimientos sucesivos para designar 
a los obispos y a los sacerdotes.32 Del mismo modo, 
cada uno tiene conciencia del hecho de que la 
manera de ejercer la autoridad debe evolucionar 

en el sentido de una mayor participación de todos 
rn la información y en la decisión pastoral. 

Es preciso reconocer aquí la exacta coincidencia 
de los requerimientos actuales, en materia de co­
rresponsabilidad y de exigencias evangélicas fun­
damentales.33 

Tampoco puede sorprender a nadie que haya, 
en relación a las comunidades tradicionales, una 
urgencia grande para estudiar la transformación 
del estatuto social de los ministros investidos de 
autoridad.34 

Con todo, es evidente que todas estas modifi­
caciones, por muy radicales que se las pueda su­
poner, no podrán tener sentido si la estructura 
fundamental de la comunidad eclesial no continúa 
siendo respetada en su originalidad absoluta. 

La Iglesia, en efecto, a diferencia de cualquier 
grupo humano, no se da a sí misma ni su realidad 
ni su existencia. Ella las recibe gratuitamente de 
su Señor y Autor, Cristo Jesús hecho presente por 
su espíritu a través de sus representantes vivientes: 
los sucesores de los Apóstoles. 

Así toda reforma democrática de la Iglesia debe 
tener en tuenta lo "que ha sido ya propuesto de 
una vez para siempre".35 No puede tener otro fin 
que el de servir mejor a lo que ha sido puesto 
como fundamento. La autoridad que se trata de 
actualizar en la vida de la Iglesia no puede ejer­
cerse más que en el espíritu de Cristo y según 
las normas que el Salvador mismo ha señalado. 
(Mt 20, 25-28; Me 10, 42-45; Le 22, 24-27; Jn 13, 
4-21). 

La autoridad de Cristo o de los Doce y sus 
sucesores es distinta en su naturaleza de la auto­
ridad civil, que puede obrar coactivamente y puede 
recurrir a la fuerza física. Como lo ha proclamado 
el decreto sobre la libertad religiosa del Concilio 
Vaticano 11:36 la autoridad eclesial como la auto­
ridad de Cristo no se ejerce recurriendo a la fuerza 
o a cualquier forma de "persuasión clandestina". 
Así podemos suscribir esta opinión del R. P. Con­
gar: "Tan falso sería el pensar 11ue el ideal de 
servicio en el amor debe eliminar todo "poder", 
como sería peligroso concebir a la autoridad del 
cristianismo como poseyendo su realidad, o como 
siendo definida, del mismo modo que lo es una 
autoridad jurídica o un poder temporal, sino más 
bien como presuponiendo como un elemento aña­
dido, una obligación moral de ejercicio en el espí­
ritu de servicio".37 

CONCLUSION 

Hay, pues, que procurar que las relaciones en 
la Iglesia se hagan cada vez más democrátic~s y 
que descubran nuevamente el gusto de fratermdad 

351 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



que tuvieron en sus comienzos, aprovechando la 
aportación de las ciencias humanas. 

Ello no quiere decir que la Iglesia pueda reducir 
un día sus estructuras a la medida exacta de una 
democracia. En efecto, si la Iglesia debe continuar 
"abierta al Espírit111" que le habla hoy por las exi­
gencias democráticas de los hombres de estos 
tiempos, debe con todo continuar siendo "dirigida 
y organizada" de tal modo que continúe siendo la 
Iglesia que fundó Cristo sobre los Apóstoles y 
sobre sus sucesores. La doble fidelidad que se nos 
pide hoy no puede ser contradictoria. Esta fideli­
dad se articula en la misión del Hijo y en la misión 
del Espíritu, la primera por la estructura apostó­
lica y la segunda por las manifestaciones impre­
visibles del Espíritu, las cuales al ser profundo de 
la Iglesia el poder de expresarse a la vez y com­
plementariamente en la institución y en la actua­
ción.38 

Podemos, como conclusión, responder al título 
de nuestro artículo: 

En primer lugar: la Iglesia no sólo "puede" sino 
que "debe" vivir cada vez más democráticamente. 

En segundo lugar: las estructuras dadas por 
Cristo no podrán jamás acomodarse exactamente 
al régimen democrático socio-político, porque la 
autoridad apostólica que emana del Señor es pro­
piamente "constitutiva" de la autoridad eclesial. 
"Articulus stantis vel cadentis Ecclesiae". En de­
finitiva: esta condición ¿no determina el ser o no 
ser de la Iglesia? 

2.-LEGASSE, S. L'exercice de l'autorité dans l'Eglise 
d'apres les Evanglles synoptlques, N. R. Th, 85 (1963) 
1013. 
3.-EUSEBIO, Theophania, 111, I, citado por M. Meslin, 
J. R. PALANQUE, Le Chrlstianlsme antique. Paris, 
Armand Colin, 1968, p. 213. 
4.-ATANASIO, Hist. Arlan. 34 (P. G. 25, 732). 
5.-AGUSTIN, De clvitate Del, XIX, 17 (P. L. 41, 
646). 
6.-AGUSTIN, Sermo 96, 9 (P. L., 39, 588). 
7.-OPTATO, De schlsmate, V, (P. L., 11, 1059 C). 
8.-KNOWLES, M. D., Nouvelle Hlstoire de l'Egllse, 
T, 11: Le Moyen Age, Paris. 
9.-AMANN, E. y DUMAS, A. Histolre de l'Egliee. Le 
Seuil, 1968, pp. 204 y sigs. 
9.-AMANN, E. y DUMAS, A. Histoire de l'Egllse, T. 
VII, L'Eglise au pouvolr des lalques, Paris, Bloud et 
Gay, pp. 465-483. 
10.-La expresión proviene del historiador Albert DU­
FOURCQ, L'Avenlr du Christianlsme, en Hlstolre 
moderne de l'Egllse, t. VII. Paris, Plon, 1925, p. 224. 
11.-BELLARMINO, R. Controveraiae de Conclllis, 
III, II. Opera omnia, Paris, Vives, 1870, t. 11, pp. 317-
318. 
12.-BELLARMINO, R. Controverslarum de Summo 
Pontlflce, L. I, IX. Opera omnla, t. I, p. 479. Cfr. 
ibidem 11, XII, t. II, p. 558. SERVIERE, J. de la, La 
Theologle de Bellarmln, Paris, Beauchesne, 1909, pp. 
78-80. 

352 

13.-CALVEZ, J. Y., La société démocratique. Compte 
rendu de la 50e semaine sociale de France, Lyon, 
Chronique sociale de France, 1963, p. 193. 
14.-BURDEAU, G. La démocratle. Paris, Le Seuil. 
1966, p. 9. HENEIN, G. art. "Democratle" en Petit 
encyclopedie polltique. Paris, Le Seuil, 1969, p. 87. 
15.-BURDEAU, G., op cit. pp. 52-54. COSTE, R., Les 
communautés polltiques, pp. 83-84. 
16.-KOENIG, Card. F. Documents conciliaires, 3. 
Paris, Le Centurion, 1966, pp. 332-333. 
17.-PIO XII, loe. cit. p. 244. 
18.-lbidem, p. 269. 
19.-lbidem, p. 270. 
20.-MARITAIN, J. Christianisme et démocratie, New 
York, 1943, p. 55. 
21.-Gaudium et Spes, núm. 75. l. 
22.-BERGSON, H. Les deux sources de la morale et 
de la religion. Paris, Alean, 1932, p. 305. 
23.-SCHILLEBEECKX. L'Eglise du Christ et l'homme 
d'aujourd'hui selon Vatlcan 11. Le Puy, Xavier Map­
pus, 1965, p. 129, y todo el resto del Cap. 
24.-Es lo que ,según el contexto histórico, quiere sig­
nificar BENEDICTO X en su alocución "Cum multa" 
en el consistorio del 16 de Diciembre 1920 (Doc. Cath. 
n. 92, 8 En., 1920, p. 4): "Nos declaramos para siempre 
como imposible que la Santa Sede pueda aprobar las 
innovaciones democráticas que algunos exigen con 
insistencia sean introducidas en la Iglesia". 
25.-LE BRAS, Gabriel, observa a su vez en su obra 
Les institutions ecclésiastiques de la Chrétieneté mé­
diévale que "lo original de la autoridad de la Iglesia 
es la atribución de todo el poder sobre las almas a los 
apóstoles, de los que los obispos son los sucesores: 
ningún poder viene del pueblo". T. XII de Hlstolre 
de l'Eglise, p. 235, nota 3. 
26.-FENELON, Traité du mlnistere des Pasteurs, 
chap. 11. Del mismo modo Marc SANGNIER, Dis­
cours, 11. p. 175, citado por Jeanne CARON, Le Sillon 
et la Démocratle chrétienne (1894-1910). Paris, Plon, 
1966, p. 714. 
27.-Presbyterorum ordinis, n. 2 al. 3. Lumen Gen­
tium, n. 28, al. 2. "los pastores ... que ejercen por su 
parte de autoridad el oficio de Cristo, pastor y jefe". 
28.-FOERSTER, W. art. "exousía" en T.W.N.T., t. 11, 
pp. 557-572 especialmente 563. 
29.-COLOMBO, C. Les structures diocésaines post­
concllialres, Symposium d'Eveques d'Europe (Noord­
wijkerhout, juillet, 1967), p. 21 y sigs. 
30.-Concilium Tridentinum, Sessio XXIII, cap. 4. 
DENZINGER-SCHOENMETZER, n. 1769. 
31.-Lumen Gentium, n. 20. 
32.-GRIFFE, Mgr. E. La Gaule chrétienne á l'epoque 
romaine, t. 11. Paris, Letouzey et Ané, 1966, p. 214 y 
sigs. CONGAR, Y, Jalona pour une théologle du lai­
cat. Paris, Le Cerf, 1953, p. 329 y sigs. 
33.-SUENENS, Card. La corresponsabilité dans 
l'Egllse d'aujourd'hui. Paris. Desclée de Brouwer. 
1968, p. 101. 
34.-PIN, E. La différentiation de la fonction sacer­
dotale, Analyse sociologlque, en Concilium, n. 43, pp. 
45-55. 
35.-1 Co 3, 11; Eph 2, 19-22. 
36.-Dignitatis humanae, nn. 10 y 11. 
37.-CONGAR, Y. L'Eplscopat et l'Eglise universelle, 
p. 96; 
38.-LEUBA, J. L. L'lnstltutlon et l'Evenement. Coll. 
Bbiliotheque théologique. Neuchatel-Paris, Delachaux 
et Niestlé, 1950, pp. 120-124 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas




