PIERRE EYT

acla una jg/edia

emocrdltica

Una de las corrientes de opinién mds fuertes en la Iglesia es la que tiende a “democratizar” sus
instituciones al estilo de las sociedades civiles de nuestros tiempos. No es mada improbable que en el
Sinodo de Obispos, que se celebr6 en Roma en el mes de Octubre de 1969, se haya manifestado con

vigor esta misma tendencia.

Por ello creemos conveniente que conozcamos cémo y hasta qué extremo puede encajar en la cons-
titucién singular de este organismo divino tal aspiracién tan humana. Esto es precisamente lo que hace en el
presente articulo Pierre Eyt, profesor de Toulouse especializado en estos temas de la nueva teologia.l

He aqui las conclusiones a las que llega:

La Iglesia no sélo “puede” sino que “debe” vivir cada vez mds democrdticamente.

Las estructuras dadas por Cristo no podrdn jamds acomodarse exactamente al régimen democrdtico
socio-politico, porque la autoridad apostélica, que emana del Sefior, es propiamente “constitutiva” de la

autoridad eclesial.

En todos los tiempos han influido las estructu-
ras politicas en la vida de la iglesia. Asi sucedi6
con el principado romano con las monarquias
barbaras, con el feudalismo, con las primeras
manifestaciones del Estado moderno en la Italia
del Renacimiento. Lo mismo sucedié con el des-
potismo ilustrado, con la administracién napoled-
nica, con la tecnocracia de la era industrial. Todas
ellas han interferido sucesivamente en la concep-
cién, el modo de ejercicio y el estilo de la autori-
dad en la Iglesia. No puede uno admirarse de que
la Iglesia tenga también su historia.

Por otra parte es un hecho que los diversos
“modelos” senalados antes participan de un género
Unico.

Nuestros contemporaneos lo consideran asi: “no
son mas que variantes de un mismo sistema
jerarquico o paternal; la autoridad viene de lo
alto; uno o varios ejercen el poder por delegacién
superior; el bien del conunto reside en la sumisién
de cada uno a un orden predefinido e irrevoca-

ble... Hay que romper hoy con tal tipo de
sociedad. Sustituyamos el orden “paternal” con
verdaderas comunidades “fraternales”, orientadas
hacia el desarrollo de las personas.

Como cualquier otro grupoe humano (nacién,
empresa, universidad, familia,...) la Iglesia ;no
pudiera también aprovecharse del movimiento
general de subversién de los cometidos sociales,
que nos condujera hacia una vida comin no di-
rectiva, en la que se beneficiaran todos de la
espontaneidad creadora de cada uno?

De este modo, después de una Iglesia autocratica
y monarquica, tendriamos una Iglesia democra-
tica, en la cual las funciones o los “ministerios”
se basaran sobre la delegacién de poderes y la
representacion de la “base”; el “modelo” politico
no lo daria la sociedad dirigida por uno solo, sino
por la comunidad, expresion y creacién de todos.

El esquema es sencillo. Parece tener en su favor
la historia, el sentido comiin y el Evangelio, con
unas consecuencias practicas indefinidas.

1L—Véase EYT, Pierre, Nouvelle Revue Théologlque, Juin-Juillet, 1969, pp. 597-613, que nosotros extractamos
aqui. Limitamos también un poco las abundantes citas bibliograficas contenidas en este escrito.

346

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



La cuestién que se plantea es esta: ;Habra que
adoptar este modo de pensar?

I.—UNA ASIMILACION IMPOSIBLE.

Es preciso hacer una primera observacién, que
brota del Nuevo Testamento y de la historia de
la Iglesia.

No se puede pretender seriamente que la Iglesia
se haya sentido satisfecha con los “modelos” po-
liticos que le han ido presentando las sociedades,
en los diversos periodos de su evolucion,

Jesucristo mismo habia puesto en guardia a los
Apéstoles contra la tentacién de imitar a los “jefes
de las naciones”.

En su respuesta a los hijos del Zebedeo, Jesus
declaré: “Los reyes de las naciones les dominan
y los grandes les hacen sentir su poder. No debe
de ser asi entre vosotros: al contrario, el que
quiera ser el mayor entre vosotros hagase vuestro
servidor, y el que quiera ser el primero hagase
el esclavo de todos. De este modo, el Hijo del
hombre no ha venido a ser servido sino a servir
y a dar su vida en rescate por muchos”. (Mc 10,
41-45).2

El Maestro no solo pondera un alejamiento con
respecto al modo habitual de ejercitar la autoridad
entre los hombres, sino que exige un cambio ra-
dical: “entre vosotros no ha de ser asi” (Lec. 22,
26). Parece referirse aqui a lo que pudiéramos
considerar como el “triunfalismo” politico del
mundo griego y romano.

En la escena del lavatorio de los pies, que nos
cuenta Juan en su Evangelio (13, 4-21), el con-
traste es aun mayor entre la definicion que Jesu-
cristo da de si mismo, “Maestro y Sefior” y el
gesto que lleva a cabo para meostrarse “servidor”.
“Si pues yo, siendo el Maestro y Sefior os he
lavado los pies, vosotros debeis también lavaros los
pies unos a otros. Os he dado ejemplo para que
procedais como yo he procedido con vosotros”.

Aunque las comunidades a las que se referia el
Senor no podian olvidar el contexto eclesial inme-
diato al que se dirigian, los jefes de estas comu-
nidades tendian a olvidar su ensefianza y a adoptar
dentro de la Iglesia el modo de ejercitar la auto-
ridad habitual en su ambiente.

Es cierto también que el Nuevo Testamento
evoca la autoridad y el poder como inseparable
de la funcién apostélica: poder concedido a aque-
llos sobre los que se edifica la Iglesia, (2 Co 10,
8; 13, 10), poder para juzgar a las doce tribus de
Israel que reciben los discipulos por haberlo de-
jado todo (Mt. 19, 17). Pero todo ello entra dentro
de un significado més profundo: el de *“servicio”.

La Iglesia no ha olvidado nunca totalmente este
elemento caracteristico del Nuevo Testamento.

Lo mismo los papas que los obispos, los sacer-
dotes, los monjes, y los laicos, nunca dejaron de
rechazar, oculta o claramente, el acomodar la di-
reccién interna de la Iglesia a los esquemas y a
las costumbres politicas del ambiente.3

Con todo, el proceder de las comunidades ecle-
sidticas de la antigiiedad no es el de una “Iglesia
de hermanos de libre espiritu”. Ignacio de An-
tioquia, Hipélito, Origenes, Cipriano, nos describen
una Iglesia en la cual la autoridad (y especial-
mente la autoridad episcopal) tiene un gran
influjo.

Sin duda que existieron teologias “politicas”
influidas por los medios cortesanos, fascinados por
la figura de Constantino y la paz de la Iglesia.
Pero tal criterio no constituia el punto de vista
general. Asi Atanasio advierte el peligro de la
asimilacién de la Iglesia al Imperio: “No mezcleis
—escribe— la jurisdiccion de la Iglesia y la del
Imperio romano”.4 Agustin, fiel a la actitud de
Ambrosio ante Teodosio, presenta a su vez en ‘“La
Ciudad de Dios” un criterio mas suave. Segin él,
no hay ningin lazo esencial entre la Iglesia y el
Imperio romano.> La autoridad eclesial no se con-
cibe como situada por encima de la comunidad:
una misma obediencia a Cristo y a su Palabra
abraza a todos los miembros de la Iglesia que, en
este aspecto, gozan de un estatuto de profunda
igualdad.6 El ministerio eclesiistico se diferencia
claramente de la “potestad”, o del ‘“dominium”
politico.”

Influjo feudal.

Cuando los lazos feudales se extendieron a toda
la Europa occidental, fue grande la tentacién que
sintié la Iglesia de dejarse arrastrar por ellos.

“En el mundo de la alta Edad Media, el alto y
el bajo clero habian abandonado su propia vida
organizada, disciplinada o al menos diferente; el
papa no era mas que un barén romano, un peg:efio
soberano, a veces también el capellan y el ser.idor
del emperador.

Con frecuencia los obispos eran muy ricos, a
causa de proceder de la baronia feudal. Los sacer-
dotes eran pequefios campesinos, estaban casados
v constituian los eslabones de una cadena here-
ditaria”.8 La Iglesia no tardd en ser la victirna
del engranaje feudal, en el que se halld aprisio-
nada.

Por ello, la reforma a la que acudieron los papas
a partir de la mitad del siglo XI tendié a luchar
contra las practicas feudales dentro de la Iglesia,®

347

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



como era la compra y la transmisién hereditaria
de los cargos eclesiésticos; lo que los historiadores
han llamado la “querella de las investiduras” ilus-
tra esta tension dramatica a lo largo del Medioevo:
la Iglesia no podia entrar totalmente en las cate-
gorias y en las costumbres del feudalismo.

Renacimiento.

Con el Renacimiento se afirma lo que se ha
podido llamar un “papado principesco”.10

La implantacién de un nuevo modo de gobierno
autocratico y a la vez el fuerte impulso absolu-
tista, que caracteriza a los siglos XVI y XVII, no
han dejado de influir en la vida de la Iglesia. Be-
larmino, por ejemplo, presenta a la Iglesia (aun-
que no sea mas que uno de los aspectos de su
pensamiento) con trazos analogos a los de un con-
junto politico temporal.ll A sus ojos la sociedad
cclesial abraza naturalmente la forma del régimen
politico mas extendida en su época: la monarquia.
Cristo le da un soberano en la persona del papa.l?

Esta asimilacion, que produjo resultados funes-
tos, no ces6 de ser denunciada y combatida. La
Iglesia, que no ha podido evitar el influjo de los
modelos politicos en boga, ha reconocido con toda
fuerza y lucidez que no podia verse reducida a
ellos.

Segln el pensamiento antiguo, el cristiano se
sitia en una Iglesia “jerarquizada”, con el mismo
titulo que el hombre se sitda en un mundo “jerar-
quizado”,

En resumen, vemos que la Iglesia, a pesar de
lo expuesto hasta aqui, no se ha apartado jamas
totalmente de la doctrina de Jesucristo respecto
a la autoridad, ya que ha rehusado, cuando la
amenaza se hacia mas fuerte, introducir sin cri-
ticas las concepciones y las practicas en boga en
¢l ambiente mundano que le rodeaba.

. La historia atestigua claramente el hecho de que

las estructuras de la Iglesia no han sido jamas
concebidas ni queridas ni vividas como total-
mente reducibles a los modelos socio-politicos
dominantes.

IL—EVANGELIO Y ASPIRACIONES DEMOCRATICAS.

Teniendo en cuenta este pasado, jqué es lo que
vemos hoy?

Creyentes o incrédulos, los hombres de hoy se
esfuerzan por salir de la concepcién ‘“‘jerarquica”
del mundo y de la sociedad.

Queremos —dicen— una sociedad que esté lo
menos posible enfeudada en los “aparatos” de
cualquier clase, y deseamos que el hombre de la
espontaneidad, de la responsabilidad y de la par-
ticipacién sustituyan al de la alineacién, de la
sumision y del acaparamiento.

Parece que hay un término que designa perfec-
tamente el objeto de esta profunda aspiracién:
el de la democracia, 0 mejor todavia de la “socie-
dad democratica”. Este concepto tiende a ser in-
terpretado, no como un régimen exclusivamente
politico o una forma de gobierno, sino mas amplia-
mente como “el deseo de una personalizaciéon por
la participacién en el seno de la sociedad sociali-
zada”.13

La Iglesia percibe en este requerimiento una
posibilidad amplia. Reconoce en este movimiento
irresistible un fruto tardio pero auténtico del arbol
evangélico.

En la mente de los cristianos, como en la de
todos los hombres de ests tiempo, el “modelo”
democratico tiende a sustituir al cuadro jerarquico

348

del pasado. M. G. Burdeau ha escrito que “la de-
mocracia es hoy una filosofia, una manera de
vivir, una religién y, casi secundariamente, una
forma de gobierno”.l4

Como observaba Pio XII en su discurso del 24
de diciembre de 1944, “la tendencia democratica
se extiende en los pueblos y obtiene ampliamente
el apoyo y el consentimiento de aquellos que aspi-
ran a colaborar mas eficazmente en los destinos
de los individuos y de la sociedad”. Los observa-
dores seiialan un progreso real: la participacién
de los ciudddanos se amplifica, las desigualdades
debidas a lo aleatorio de la vida econdmica tienden
a disminuir, La democracia “gobernada”, que
viviamos ayer, se encamina hoy hacia la demo-
cracia “gobernante”, para llegar a un régimen
politico de “tipo dialogado”, que sera el tnico
capaz de reemplazar eficazmente a los regimenes
de tipo autoritario, procurando al hombre un des-
envolvimiento social digno de su vocacién.15

La Iglesia, y esto es un “juicio de hecho”, no
puede dejar de resultar influida por un fenémeno
socio-politico de tanta amplitud. Porque son los
mismos hombres los que pertenecen a la vez a la
Iglesia y a la comunidad politica..

Las sociedades democraticas haran sentir su
influencia en la vida de la Iglesia, como lo hicieron
en otro tiempo las sociedades autoritarias.

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



Por otro lado, y este es un “juicio de valor”, la
Iglesia. debe acojer y promover la demanda de-
mocratica como una exigencia evangélica, ligada
a la fraternidad que Cristo ha venido a establecer
entre los hombres.

Hay que reconocer que las condiciones generales
del pensamiento politico del siglo XIX, infectado
por el liberalismo y el laicismo, no podian inclinar
al magisterio eclesiastico a dar un juicio positivo
sobre los movimientos democraticos; tanto mas
que estos se preocupaban mucho mas de las “liber-
tades formales” que de las “libertades reales”, en
el terreno econémico y social por ejemplo.

Con todo, con Leén XIII, y al mismo tiempo
que evolucionaba el contenido mismo del término
“democracia”, se desarrollaba lentamente un nue-
vo modo de ver, que finalmente se manifest6 en
el radiomensaje de Pio XII del 24 de diciembre
de 1944, en la enciclica “Pacem in terris” de Juan
XXIII y en la Constitucidén Pastoral “Gaudium et
Spes”.

El cardenal Franz Koenig describe asi la evo-
lucién seguida por el pensamiento de la Iglesia:

“En el siglo XIX se insistia sobre todo en los
derechos politicos del hombre: libertad de expre-
sién, derecho de libre asociacién, y sufragio uni-
versal, igualdad ante la ley. Formaban también
parte de estos derechos la “libertad de culto” o
el “libre ejercicio de la religion”, pero precisa-
mente las experiencias del siglo XIX revelaron
que los derechos politicos no tienen valor si no
se les anade otros del terreno econémico y social,
como el derecho de ser tratado como persona y

no como una cosa, y finalmente el derecho de par-

ticipar en el bienestar general”.

“Por ello la reivindicacién de los derechos eco-
némicos y sociales del hombre se impuso cada vez
mas, hacia el fin del siglo. Ahora bien: dentro de
la Iglesia el desarrollo adquirié un camino diverso.
Con la enciclica “Rerum Novarum”, la Iglesia
comenz6 a defender los derechos sociales y eco-
némicos del hombre. Aunque previamente habia
tomado partido en contra de lo que se llamaban
las libertades modernas: libertad de prensa, de
expresion, y especialmente de culto; y no mostra-
ba interés por los derechos politicos, por ejemplo
el derecho al sufragio universal, este Ultimo es
reconocido por Pio XII, y encuentra su verdadera
carta en la “Pacem in terris” de Juan XXIII.16

En efecto, Pio XII reconoce en la democracia
“un sistema de gobierno més compatible con la
dignidad y la libertad de los ciudadanos”; y como
otros muchos ve en ella “un postulado natural
impuesto por la misma razén”.17

Para él, el mensaje cristiano no puede sentirse
si no es en estrecha consonancia con las aspira-

ciones democraticas. “Si el porvenir pertenece a la
democracia, corresponde a la religién Cristiana y
a la Iglesia un puesto de primer orden en su rea-
lizacién, como mensajera de la Palabra del Reden-
tor y como continuadora de su mision de salva-
cién” 18

Hay una relacion estrecha entre la mision de la
Iglesia de anunciar la vocacién de los hombres a

‘ser hijo de Dios y la aspiracién profunda de los

hombres de establecer una democracia cada vez
mas perfecta. “La Iglesia tiene la misién de anun-
ciar al mundo, deseoso de formas de democracia
mejores y mas perfectas, el mensaje mas elevado
y mas necesario que pueda existir: la dignidad del
hombre, la vocacién a la filiacién de Dios”.19

Jacques Maritain habian escrito: “No sé6lo el
estado de espiritu democratico procede de la ins-
piracién evangélica, sino que no puede subsistir
sin ella”.20

Juan XXIII recogera esta doctrina amplidndola
en los parrafos 46 a 79 de su enciclica “Pacem in
terris”. Por fin la enciclica “Gaudium et Spes”
precisara que es “plenamente conforme a la natu-
raleza del hombre que se encuentren estructuras
juridico politicas que ofrezcan cada vez mas ven-
tajas a todos los ciudadanos, sin distincién alguna,
como son la posibilidad efectiva de participar libre
y activamente lo mismo en la creacion de los fun-
damentos juridicos de la comunidad politica, como
en la gestion de los negocios ptiblicos, en la deter-
minacién de el campo de accién y los fines de los
diferentes 6rganos y en la eleccién de los gober-
nantes” 21

Aqui se plantea necesariamente una cuestién
previa. Si la democracia es —segin la famosa
férmula de Bergson— “de esencia evangélica y si
tiene por movil el amor”, la Iglesia deberia ser la
comunidad mas conveniente para asimilar el espi-
ritu y el programa democraticos.

Mas que en cualquier otro tipo de sociedad, y
por razones todavia mas elevadas, la democracia
debiera encontrar en la Iglesia el lugar especial-
mente propicio para su desarrollo indefirido. Este
es un convencimiento aparentemente indiscu ible.

Bergson, en su libro “Las dos fuentes de la mo-
ral y de la religién”, después de algunos comenta-
rios a propoésito de la divisa de la revolucién fran-
cesa “Libertad, Igualdad, Fraternidad”, afade:
“La formula de una sociedad no democratica, que
buscara una divisa que correspondiera palabra por
palabra a la de la democracia, deberia ser: auto-
ridad, jerarquia, fijeza”.22 ;Qué hombre de hoy no
padeceria un verdadero escandalo, si su “fe demo-
cratica” no pudiera penetrar en el interior de la
Iglesia? ;Como pudiera “reconocerse” en la Igle-
sia, si las estructuras eclesiales contradijeran pala-

349

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



bra por palabra sus aspiraciones sociales méas pro-
fundas y mejor enraizadas en el Evangelio? -

De hecho, la democracia de participacién por la
que trabajamos, no dejara de ejercer cierto influjo
en la vida de la Iglesia, lo mismo a causa de ser
una exigencia de la Iglesia, que de ser un fend-
meno de gran amplitud que se impone hoy a nues-
tra sociedad. '

Ya se manifiestan ciertos signos de evolucién,
ciertos indicios que anuncian una transformacién.
Tales son el hablar de “didlogo”, de “servicio”, de
“colegialidad”, de “pueblo de Dios”, de “igualdad
substancial de todos los miembros de la Iglesia”,
de “corresponsabilidad”, de ‘“participacién”, etc.
Estas palabras y las realidades que ocultan no pue-
den enganarnos acerca del efecto psicolégico que
producen: una nueva lectura de la eclesiologia
comienza a destacarse a partir de los textos del
Concilio.28

Parece facil comprobar que el modelo democra-
tico socio-politico actia plenamente en la vida de
la Iglesia, en la que encuentra, bajo el influjo del
Espiritu Santo, un campo abonado en el que ejer-
cer su influencia.

III.—LA “AUTORIDAD” APOSTOLICA

Conviene en este momento de nuestro discurso
recordar las conclusiones de los dos parrafos an-
teriores.

Hemos senalado que ‘“las leyes extraordinarias
y verdaderamente paradéjicas de nuestra republica
cspiritual” han subsistido, a pesar re todo, en un
contexto “autoritario” o “paternal”.

En varias ocasiones, la originalidad de las es-
tructuras evangélicas rompié los marcos en los
que se habia introducido el influjo del ambiente
del mundo.

Por otra parte, el “modelo” democratico se im-
pone por las razones dichas con tal fuerza que la
Iglesia se ve requerida por el Evangelio mismo a
darle derecho de ciudadania dentro de sus estruc-
turas.

Por fin, no debemos contentarnos con yuxtapo-
ner estas dos proposiciones sino que debemos
articularlas una con otra. En efecto, tanto en un
contexto monarquico o “paternal” como en un
contexto democratico o “fraternal”, subsiste la
constitucién especifica de la Iglesia. Dicho de otro
modo, la estructura interna de la Iglesia transcien-
de tanto al modelo democréatico como al modelo au-
tocratico.2¢ La misma asimilacién imposible se per-
fila en ambos casos, aunque se reconozca —como
lo hemos explicado— una armonia y una conve-
niencia particulares entre Iglesia y democracia.

En efecto, la estructura de la Iglesia —y es esto
lo que le confiere su originalidad absoluta— es

350

“apostodlica”, El hecho de ser fundada en el “envio”
del Hijo por el Padre y en la “misién” confiada
en e] Espiritu a los Doce Apdstoles y a sus suce-
sores (Jn 20, 21) no le da la posibilidad de coin-
cidir exactamente con un sistema socio-politico,
cualquiera que sea.

Asi, aunque el cuadro, las categorias y el estilo
democraticos le convienen mas, la Iglesia no puede
aceptar los diversos elementos de una sociedad
democratica sin hacer antes un escrutinio y una
seleccion de los mismos.

La “ley fundamental” de la Iglesia implica que
no se puede trasplantar pura y simplemente a la
vida eclesial las estructuras, cuadros y categorias
que caracterizan un sistema socio-politico cual-
quiera.25

De este principio se deduce una primera conse-
cuencia: aunque el Espiritu sopla donde quiera,
la “base” o “el pueblo” no podran constituir jamas
el fundamento, el origen o la fuente de un poder
que la Iglesia recibe directa y exclusivamente de
Cristo.

La “soberania” en la Iglesia esta constituida por
la “Senoria” de Cristo: “Todo poder me ha sido
dado en el cielo y en la tierra” (Mt. 28, 18). Jesus
transmite este poder a los doce Apodstoles de tal
suerte que “el que les escucha, escucha al Seror”
(Le. 10, 16).

La autoridad o el poder en la Iglesia, la “exousia”
de Jestis y de los Apodstoles, hace la comunidad
y construye el grupo: es la autoridad misma del
Sefior la que construye su Cuerpo. No se trata tan
s6lo de una actividad “funcional” (referente por
ejemplo a la coordinacién entre miembros diver-
sos) o “operatoria” (referente a la disposicién de
los cometidos con respecto a una obra a realizar
entre varios), como pudiera suponerse siguiendo
la analogia ofrecida por la sociedad civil.

En la controversia anti-protestante del siglo
XVII, Fenelén parece haber penetrado exacta-
mente en la importancia de este problema: “;Cual
es esta idea profana, segiin la cual se representa
a la Iglesia como una sociedad politica que hace
uso naturalmente de sus derechos en todas las
cosas en las que las leyes positivas no se lo impi-
den? Sus leyes recibidas de Jesucristo, no son
como las leyes civiles, que tienden a limitar la
la libertad natural de los ciudadanos: son leyes
que constituyen nuestros unicos titulos; leyes sin
las cuales no tenemos ni libertad, ni sombra de
derecho en el Reino de Jesucristo; leyes que no
han encontrado a la Iglesia ya formada y libre, sino
que han formado a la misma Iglesia y de las que
recibe cuanto tiene de libertad y de vida en este
orden sobrenatural...” 26

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



La autoridad de Cristo es, en rigor, “constitu-
yente” de la Iglesia. El Concilio Vaticano II ha
hecho alusién al significado especifico de esta “au-
toridad” por la que “Cristo mismo construye, san-
tifica y gobierna a su Cuerpo”.27 El vocablo neo-
testamentario “exousia” que se ha traducido por
“potestas” o “auctoritas” califica en efecto muy
exactamente la situacién y la accion de Jesus,
como cabeza o jefe de la Iglesia. Todo poder le ha
sido dado y el da todo poder a sus Apéstoles.

La autoridad de Cristo sobre su Iglesia no sig-
nifica otra realidad sino esta: Jesis es el autor y
el constituyente de la comunidad de los que se
salvan por la fe en él. Es bastante claro en el
Nuevo Testamento que la autoridad de Cristo se
refiere a la Sefioria de Dios sobre todos los seres;
y tamtién que, en la comunidad de los creyentes,
evoca la ley del Reino, segin la cual nosotros no
podcmos conseguir nada por nuestras fuerzas, sino
que tcdo se nos debe dar.28

Una segunda consecuencia consiste en que el
poder o la autoridad transmitida por Cristo a los
doce Apdstoles y a sus sucesores “no puede ser
determinada por la comunidad de los fieles, ni en
lo que se refiere a la extensién de este poder, ni
a su modo de ejercicio”.29

En electo, la estructura fundamental de la Igle-
sia (institucién apostolica, ministerio...) procede
totalmente de¢ las disposiciones de Cristo y se re-
fiere, como a su “norma absoluta”, a la voluntad
cxpresada por €l y que nos garantizan los escritos
apostolicos tales como los conocemos por la tra-
dicién eclesial. Por tanto ;cémo considerar en la

Iglesia una transferencia de la autoridad del pue--

blo a sus representantes por una delegacién de
poderes? ,Cémo imaginar que los poderes pue-
dan ser determinados por la voluntad de los miem-
bros de la comunidad eclesial?30

A decir verdad, no podemos esperar que el mo-
delo democratico encuentre en la estructura de la
Iglesia una coincidencia perfecta. La implantacién
de la “Iglesia democratica”, si puede transformar
el modo y el estilo de las relaciones en la comu-
nidad eclesial, no puede en ningin modo borrar
la institucién apostoélica (papa, obispos, sacerdotes)
ni su funcién de representantes de Cristo y de
“autoridad constitutiva de la Iglesia”.3!

Esto no quiere decir que no haya nada que mo-
dificar en las estructuras de la Iglesia, al contrario;
nadie puede negar que el modo de designar a los
titulares de la autoridad no deba cambiarse. La
historia nos recuerda, por ejemplo, la infinita va-
riedad de procedimientos sucesivos para designar
a los obispos y a los sacerdotes.32 Del mismo modo,
cada uno tiene conciencia del hecho de que la
manera de ejercer la autoridad debe evolucionar

en el sentido de una mayor participacion de todos
¢n la informacién y en la decisiéon pastoral.

Es preciso reconocer aqui la exacta coincidencia
de los requerimientos actuales, en materia de co-
rresponsabilidad y de exigencias evangélicas fun-
damentales.33

Tampoco puede sorprender a nadie que haya,
en relacion a las comunidades tradicionales, una
urgencia grande para estudiar la transformacién
del estatuto social de los ministros investidos de
autoridad.34

Con todo, es evidente que todas estas modifi-
caciones, por muy radicales que se las pueda su-
poner, no podrin tener sentido si la estructura
fundamental de la comunidad eclesial no continta
siendo respetada en su originalidad absoluta.

La Iglesia, en efecto, a diferencia de cualquier
grupo humano, no se da a si misma ni su realidad
ni su existencia. Ella las recibe gratuitamente de
su Senor y Autor, Cristo Jesis hecho presente por
su espiritu a través de sus representantes vivientes:
los sucesores de los Apbstoles.

Asi toda reforma democratica de la Iglesia debe
tener en euenta lo “que ha sido ya propuesto de
una vez para siempre”.35 No puede tener otro fin
que el de servir mejor a lo que ha sido puesto
como fundamento. La autoridad que se trata de
actualizar en la vida de la Iglesia no puede ejer-
cerse mas que en el espiritu de Cristo y segiin
las normas que el Salvador mismo ha sefialado.
(Mt 20, 25-28; Mc 10, 42-45; Lc¢ 22, 24-27; Jn 13,
4-21).

La autoridad de Cristo o de los Doce y sus
sucesores es distinta en su naturaleza de la auto-
ridad civil, que puede obrar coactivamente y puede
recurrir a la fuerza fisica. Como lo ha proclamado
el decreto sobre la libertad religiosa del Concilio
Vaticano II:38 la autoridad eclesial como la auto-
ridad de Cristo no se ejerce recurriendo a la fuerza
o a cualquier forma de “persuasién clandestina”.
Asi podemos suscribir esta opinién del R. P. Con-
gar: “Tan falso seria el pensar que el ideal de
servicio en el amor debe eliminar todo “poder”,
como seria peligroso concebir a la autoridad del
cristianismo como poseyendo su realidad, o como
siendo definida, del mismo modo que lo es una
autoridad juridica o un poder temporal, sino més
bien como presuponiendo como un elemento ana-
dido, una obligacion moral de ejercicio en el espi-
ritu de servicio”.37

CONCLUSION

Hay, pues, que procurar que las relaciones en
la Iglesia se hagan cada vez mas democréticas y
que descubran nuevamente el gusto de fraternidad

359

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



que tuvieron en sus comienzos, aprovechando la
aportacion de las ciencias humanas.

Ello no quiere decir que la Iglesia pueda reducir
un dia sus estructuras a la medida exacta de una
democracia. En efecto, si la Iglesia debe continuar
“abierta al Espiritu” que le habla hoy por las exi-
gencias democraticas de los hombres de estos
tiempos, debe con todo continuar siendo “dirigida
y organizada” de tal modo que continfle siendo la
Iglesia que fundé Cristo sobre los Apéstoles y
sobre sus sucesores. La doble fidelidad que se nos
pide hoy no puede ser contradictoria, Esta fideli-
dad se articula en la misién del Hijo y en la mision
del Espiritu, la primera por la estructura aposté-
lica y la segunda por las manifestaciones impre-
visibles del Espiritu, las cuales al ser profundo de
la Iglesia el poder de expresarse a la vez y com-
plementariamente en la institucién y en la actua-
cion.38

Podemos, como conclusidén, responder al titulo
de nuestro articulo:

En primer lugar: la Iglesia no sélo “puede” sino
que “debe” vivir cada vez mas democraticamente.

En segundo lugar: las estructuras dadas por
Cristo no podrian jamés acomodarse exactamente
al régimen democratico socio-politico, porque la
autoridad apostdlica que emana del Sefor es pro-
piamente “constitutiva” de la autoridad eclesial.
“Articulus stantis vel cadentis Ecclesiae”, En de-
finitiva: esta condicién ;no determina el ser o no
ser de la Iglesia?

2.—LEGASSE, S. L’exercice de P'autorité dans I'Eglise
d’apres les Evanglles synoptiques, N. R. Th, 85 (1963)
1013.

3.—EUSEBIO, Theophania, IIJ, I, citado por M. Meslin,
J. R. PALANQUE, Le Christianisme antique. Paris,
Armand Colin, 1968, p. 213.

4—ATANASIO, Hist. Arlan. 34 (P.G. 25, 732).
5—AGUSTIN, De civitate Dei, XIX, 17 (P. L. 41,
646).

6.—AGUSTIN, Sermo 96, 9 (P.L., 39, 588).
7.—OPTATO, De schismate, V, (P.L., 11, 1059 C).
8.—KNOWLES, M. D., Nouvelle Histoire de I'Eglise,
T, 1I: Le Moyen Age, Paris.

9.—AMANN, E. y DUMAS, A. Histoire de I’Eglise. Le
Seuil, 1968, pp. 204 y sigs.

9—AMANN, E. y DUMAS, A. Histoire de I'Eglise, T.
VII, L’'Eglise au pouvoir des lalques, Paris, Bloud et
Gay, pp. 465-483.

10.—La expresién proviene del historiador Albert DU-
FOURCQ, L’Avenir du Christianisme, en HiIstoire
moderne de I’Eglise, t. VII. Paris, Plon, 1825, p. 224.
11.—BELLARMINO, R. Controversiae de Conclliis,
111, II. Opera omnia. Paris, Vives, 1870, t. II, pp. 317-
318. :

12—BELLARMINO, R. Comntroverslarum de Summo
Pontiflce, L. I, IX. Opera omnia, t. I, p. 479. Cfr.
ibidem II, XII, t. II, p. 558. SERVIERE, J. de la, La
Theologie de Bellarmin, Paris, Beauchesne, 1909, pp.
78-80.

352

13.—CALVEZ, J. Y., La société démocratique. Compte
rendu de la 50e semaine sociale de France, Lyon,
Chronique sociale de France, 1963, p. 193.
14—BURDEAU, G. La démocratie. Paris, Le Seuil,
1966, p. 9. HENEIN, G. art. “Democratle” en Petit
encyclopedie politique. Paris, Le Seuil, 1969, p. 87.
15—BURDEAU, G., op cit. pp. 52-54. COSTE, R., Les
communautés politiques, pp. 83-84.

16.—KOENIG, Card. F. Documents conciliaires, 3.
Paris, Le Centurion, 1966, pp. 332-333.

17—PIO XII, loc. cit. p. 244.

18.—Ibidem, p. 269.

19.—Ibidem, p. 270.

20.—MARITAIN, J. Christianisme et démocratie, New
York, 1943, p. 55.

21.—Gaudium et Spes, num. 75. 1.

22—BERGSON, H. Les deux sources de la morale et
de la religion. Paris, Alcan, 1932, p. 305.
23.—SCHILLEBEECKX., L’Eglise du Christ et I’homme
d’aujourd’hui selon Vatican Il. Le Puy, Xavier Map-
pus, 1965, p. 129, y todo el resto del Cap.

24—EFEs lo que ,segun el contexto histérico, quiere sig-
nificar BENEDICTO X en su alocucién “Cum multa”
en el consistorio del 16 de Diciembre 1920 (Doc. Cath.
n. 92, 8 En,, 1920, p. 4): “Nos declaramos para siempre
como imposible que la Santa Sede pueda aprobar las
innovaciones democraticas que algunos exigen con
insistencia sean introducidas en la Iglesia”.

25.—LE BRAS, Gabriel, observa a su vez en su obra
Les institutions ecclésiastiques de la Chrétieneté mé-
diévale que “lo original de la autoridad de la Iglesia
es la atribucién de todo el poder sobre las almas a los
apéstoles, de los que los obispos son los sucesores:
ningan poder viene del pueblo”. T. XII de Histoire
de I’Eglise, p. 235, nota 3.

26.—FENELON, Traité du ministere des Pasteurs,
chap. II. Del mismo modo Marc SANGNIER, Dis-
cours, II. p. 175, citado por Jeanne CARON, Le Sillon
et la Démocratle chrétienne (1894-1910). Paris, Plon,
1966, p. 714.

27.—Presbyterorum ordinis, n. 2 al. 3. Lumen Gen-
tium, n. 28, al. 2. “los pastores... que ejercen por su
parte de autoridad el oficio de Cristo, pastor y jefe”.
28—FOERSTER, W. art. “exousia” en T.W.N.T,, t. II,
pp. 557-572 especialmente 563.

20.—COLOMBO, C. Les structures diocésaines post-
conclilialres, Symposium d’Eveques d'Europe (Noord-
wijkerhout, juillet, 1967), p. 21 y sigs.
30.—Concilium Tridentinum, Sessio XXIII, cap. 4.
DENZINGER-SCHOENMETZER, n. 1769.
31.—Lumen Gentium, n. 20.

32—GRIFFE, Mgr. E. La Gaule chrétienne 4 l'epoque
romaine, t. II. Paris, Letouzey et Ané, 1966, p. 214 y
sigs. CONGAR, Y, Jalons pour une théologie du lai-
cat. Paris, Le Cerf, 1953, p. 329 y sigs.
33.—SUENENS, Card. La corresponsabilité dans
’Egllse d'aujourd’hui. Paris. Desclée de Brouwer.
1968, p. 101.

34—PIN, E. La différentiation de la fonction sacer-
dotale. Analyse sociologique, en Concilium, n. 43, pp.
45-55.

35—~1 Co 3, 11; Eph 2, 18-22.

36.—Dignitatis humanae, nn. 10 y 11

37.—CONGAR, Y. L’Eplscopat et I'Eglise universelle,
p. 96 )

38.—LEUBA, J. L. L’Instlitution et I’Evenement. Coll.
Bbiliotheque théologique. Neuchatel-Paris, Delachaux
et Niestlé, 1950, pp. 120-124

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias





