
Artículos 
CESAR JEREZ 

LA IGLESIA ANTE 

LA VIOLENCIA 

Conferencia en el Primer Seminario de Problemas Políticos, Económicos y 
Sociales, Facultad de Ciencias Económicas, Universidad de San Carlos. 

Guatemala, 28 Agosto• 5 Septiembre 1969. 

INTRODUCCION: 

El tema que se nos ha señalado en este seminario es el de: la Iglesia 
ante la violencia, aunque en el programa oficial no aparezca tan claramen­
te. Dada la situación de nuestra patria, no me extraña que el tratar este 
tema pueda parecer a algunos poco prudente y hasta provocador. En este 
caso no veo ningún inconveniente en hacerlo; se trata de un diálogo de 
altura universitaria y, dentro del contexto guatemalteco, no podemos ne­
gar que -para bien o para mal, hay opiniones diversas- la Iglesia es un 
factor de alguna importancia. Creo que la universidad, una vez más alerta 
a la problemática de nuestro tiempo, ha querido abordarlo abiertamente. 

La Iglesia se enfrenta al hecho de la violencia. Se escriben libros y ar­
tículos sobre "Teología de la Violencia", "La Iglesia y la Lucha Armada", 
"La Iglesia ante las Guerrillas". Más aún los cristianos de diversas confe­
siones se ven implicados en movimientos violentos. La Iglesia Católica, en 
algunas ocasiones, ha experimentado la violencia de muy cerca: ocupación 
de la catedral de Santiago de Chile, ocupación de diversas iglesias en Italia, 
España, EE.UU., sacerdotes en rebeldía frente a sus obispos, y hasta sacer­
dotes comprometidos en la guerrilla. Se podrían multiplicar estos ejemplos 
llamativos y basta leer la prensa diaria para enterarnos de ellos. Por otro 
lado, existen también católicos -clérigos y laicos- empeñados en supri­
mir el hecho de la violencia negándolo. No sería honrado el negar que en 
la actualidad la violencia es un problema para la Iglesia Católica. Antes 
de seguir adelante tenemos que ser conscientes de que nos enfrentamos a 
un problema muy complejo. A mi parecer, se está haciendo un esfuerzo por 
llegar a posiciones claras, en cuanto una cuestión profundamente humana 
y, por tanto, incapaz de ser encerrada en un casillero simplista, es suscep­
tible a ellas. El esfuerzo de hechos y de pensamiento existe y a él le daré 
mi interpretación. Por supuesto que esta interpretación la haré como 
sacerdote y estudioso de la teología. Ya desde el principio quiero dejar ab­
solutamente claro que no hablo en nombre de ninguna ideología o partido 
político. 

18 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



Artículos 

Ojalá esta aportación no venga a engrosar todavía más ese proceso de 
superprqducción de palabras y tan estéril en hechos. Parte de la tragedia 
de nuestro tiempo es la pronta disposición de muchos para hablar y hablar, 
y la lentitud también de muchos a la hora de actuar. La crisis actual no es 
ciertamente una crisis de palabras sino UDa crisis de acción. 

Al hablar de la Iglesia ante la Violencia me referiré principalmente, 
no exclusivamente, a América Latina, de la cual forma parte Guatemala, 
y que se encuentra enmarcada en los problemas generales del Tercer 
Mundo. 

Esta exposición constará de dos partes: primero expondré la proble­
mática del tema en su contexto general Latino Americano. En seguida, el 
Lic. Gaitán concretará esta problemática al caso de Guatemala. Mi exposi­
sión seguirá las siguientes líneas: Cuando hablamos de "la Iglesia ante la 
Violencia", aclararé, primero, qué entendemos por Iglesia; segundo, qué 
entendemos por violencia; y tercero, cuáles son las posturas cristianas po­
sibles y de hecho reales ante la violencia. 

I. QUE ENTENDEMOS POR IGLESIA: 

Para entender la postura de la Iglesia, o mejor dicho: las posturas cris­
tianas, ante la Violencia, tendremos que recordar algo sobre la teología de 
la Iglesia en nuestros días. Quizá estas especulaciones teológicas, puedan 
parecer como venidas de un mundo desconocido, pero realmente si no ha­
cemos un intento por captar un poco esta teología, no comprenderemos por 
qué la violencia plantea una problemática a la Iglesia. 

No pocos de los que estamos aquí reunidos, si hemos tenido algún inte­
rés por la Iglesia, nos hemos encontrado con una Iglesia demasiado cleri­
calizada. Nos hemos quedado con la imagen de la Iglesia como una propie­
dad del Papa, los obispos y sacerdotes, y en un alarde de generosidad, abri­
mos las puertas también a los religiosos no sacerdotes y a las monjas; los 
seglares bautizados han sido considerados miembros pasivos o ciudadanos 
de segunda categoría dentro de la Iglesia. Hablando en general ni siquiera 
creo que los mismos seglares se sintieran corresponsables en la vida y ac­
ción de la Iglesia. Esta imagen, sería estúpido negarlo, ha sido reflejo de 
una realidad. 

El movimiento renovador de la Iglesia en nuestro siglo abortó, después 
de varios intentos, con la condenación de la "teología nueva" de los france­
ses el año 1950. Tras no pocas vicisitudes se llega al Concilio Vaticano II, 
el cual desde luego no constituye una meta sino un punto de partida. (l) 

Hoy no veo por qué no vamos a dar crédito a la Iglesia cuando expresa lo 
que siente de sí misma. Sin querer decir que la Iglesia sea ya eso que ella 
siente de sí misma. Dentro de una teología dinámica lo que está en juego 
es un impulso continuo por avanzar hacia la meta, y no una posición está­
tica y tranquilamente adquirida. 

La Iglesia se define a sí misma primordialmente como "Pueblo de 
Dios": "Todos los hombres son llamados a formar parte del nuevo Pueblo 
de Dios. Por lo cual, este pueblo, permaneciendo uno y único, ha de exten­
derse al mundo entero y a todos los tiempos, para que se cumplan los desig­
nios de la Voluntad de Dios, que creó en el principio una sola naturaleza 

19 
Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



Artículos 

humana, y determinó congregar en uno a todos sus hijos, que estaban dis­
persos".<2) Realmente el Pueblo de Dios está formado por la humanidad 
redimida y llamada, por esta redención, a redimir el mundo. La humanidad 
tiene capacidad de redención y de redimir.<3) La llamada de Cristo va diri­
gida a toda la humanidad; no se trata de un llamado exclusivo para sólo 
una porción: "predicad el Evangelio a tocios los pueblos".(4) Cosa distinta 
es la respuesta que se dé a este llamado. Esta respuesta depende, en primer 
lugar, de la conciencia individual de cada persona; y en segundo lugar, no 
hay ninguna garantía evangélica de que esta respuesta deba alcanzar di­
mensiones absolutamente universales. <4 bis) En esta nueva visión de la 
Iglesia como Pueblo de Dios, la pertenencia a ella tiene diversos grados. No 
se trata de dividir a la humanidad en dos grupos antagónicos: Los que es­
tán dentro de la Iglesia, en nuestro caso Iglesia Católica, y los que están 
fuera de ella. Esta nueva visión teol6gico-cat6lica va descubriendo los dis­
tintos grados de pertenencia a la Iglesia¡ se da una pertenencia plena en 
la Iglesia Católica de los bautizados en ella y vivificados por la participa­
ción de la vida sacramental¡ una pertenencia en los cristianos orientales 
ortodoxos, una pertenencia en las diversas confesiones o Iglesias evangéli­
cas¡ una relacion estrecha con los creyentes de la fe judía; una relación 
también con quienes comparten nuestra creencia en Dios, las grandes reli­
ciones mundiales; e incluso con todos aquellos hombres que, sin creer en 
Dios, obran sinceramente según su conciencia. <5l 

Decíamos que el Pueblo de Dios es la humanidad redimida y llamada 
a redimir. En este sentido, la Iglesia es signo y sacramento de salvación 
para el hombre. Su misión es un llamado al amor de Dios y al amor del pró­
jimo, primero y principal mandamiento. (6) Cuando decimos "salvación del 
hombre", entendemos salvación espiritual, pero también salvación en este 
mundo: "Es la persona del hombre la que hay que salvar. Es la sociedad 
humana la que hay que renovar. El hombre, por consiguiente, pero el hom­
bre uno y total, cuerpo y alma, corazón y conciencia, entendimiento y vo­
luntad". (7) Esta misión está encomendada a hombres y debe realizarse en 
el contexto de la historia humana, con todas las implicaciones y deficien­
cias de esta historia. Es un llamado universal, y en unas circunstancias con­
dicionadas al espacio y al tiempo. Por esto la respuesta pluralista y de nin­
guna manera única. Aquí está la explicación del pluralismo en la Iglesia, <8l 
y la posibilidad de que los miembros de la Iglesia, siguiendo su conciencia, 
encuentren diversas maneras de responder. Maneras diversas de responder 
incluso por parte de los líderes al servicio de esta comunidad jerarquizada. 
Este reajuste de la Iglesia a las condiciones en que se desenvuelve ha sus­
citado una crisis dentro de la misma. Estamos en un momento de búsqueda. 
En esta crisis existe una gran responsabilidad y los líderes jerárquicos y 
los líderes carismáticos -no necesariamente los mismos- no pueden pa­
ralizarse, sino que deben buscar y encontrar respuestas y éstas necesaria­
mente serán pluralistas. 

Enfrentados con una gama innumerable de problemas humanos, los 
miembros de la Iglesia encontrarán algunas veces que sobre ellos existen 
normas evangélicas absolutamente claras. En este momento entrará en 
juego la responsabilidad de los líderes jerárquicos de la Iglesia para definir 
estas normas, y la responsabilidad de los seglares de colaborar en esta acla­
ración y seguir, en último término, el resultado a que sus líderes lleguen. 
En otros muchos problemas no existirá tal claridad evangélica absoluta pa-

20 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



Artículos 

ra iluminarlos. Es en este momento cuando las respuestas cristianas a estos 
problemas tomarán inevitablemente forma pluralista, tanto a nivel de je­
rarquía como a nivel de seglares, dando ocasión a diversas opciones de 
pensamiento y acción. <9) 

11. QUE ES LA VIOLENCIA: 

Hechas estas rápidas aclaraciones, me parece de suma importancia cla­
rificar lo que entiendo por violencia para que evitemos equívocos y mal­
entendidos. No quiero meterme a clarificar con espíritu académico de la 
lengua el concepto de violencia, con peligro de quedarnos con un concepto 
frío y que no diría nada a la realidad que estamos viviendo. Prefiero una 
fenomenología de lo que ordinariamente hoy entendemos por violencia. 

Antes de entrar directamente en materia, quiero que me permitan una 
aclaración. Desgraciadamente no pocas personas, cuando oyen hablar de 
violencia, inmediatamente entienden por ella la lucha de partidos políticos 
que, tomando un cariz de venganzas personales, desemboca en el crimen y 
en el asesinato, la muerte y la destrucción, como respuesta a una proble­
mática que exige un diálogo sincero y honrado entre los miembros de una 
comunidad política; y todavía peor, cuando entendemos por violencia el 
robo, el asesinato y muchos otros crímenes, como la acción de simples mal­
hechores. Claro está que estos actos violentos pueden ser degeneraciones 
de la violencia o de reacciones en contra de la violencia, en el sentido de 
que luego nos ocuparemos. La violencia, problema para la sociedad, es algo 
más complicado. 

Distinguiremos "una violencia física: aquella que emplea la fuerza bru­
ta en sus diversas formas. Una violencia psico-social, esto es, el empleo de 
todas las armas de propaganda, de publicidad, que muchas veces reducen 
la libertad a una simple apariencia. Aquí están incluidos todos los medios 
de persuación y el condicionamiento de actitudes. Una violencia estructu­
ral (que a veces se llama violencia institucionalizada o establecida): existen 
sociedades estructuralmente injustas que marginan a gran parte de la po­
blación. Tal violencia, muchas veces, es menos estrepitosa que la primera, 
pero mucho más destructora. Todos se emocionan con la muerte de un re­
volucionario fusilado (o con las consecuencias mortales de un atentado te­
rrorista), pero cuántos se emocionan con los millones ... que son destruidos 
por las dolencias endémicas, o se ven privados de los bienes fundamentales 
de la cultura. Esta violencia estructural puede manifestarse en relación 
con la habitación, (nutrición), salud, bienes culturales, participación polí­
tica, justicia, etc."C10) 

Teológicamente, para el cristiano, para el católico, es aquí donde se 
plantea el problema. Y más concretamente en la perspectiva del Tercer 
Mundo, del cual forma parte América Latina y Guatemala. 

Del lado católico se ha hecho reflexión teológica sobre la violencia. Me 
interesa destacar la opinión de un teólogo católico en el sentido de que, con 
toda propiedad, el nombre de violencia debe ser atribuido teológicamente 
a la violencia estructural, con que los poderosos imponen estructuras de 
opresión sobre los débiles: "La violencia estrictamente tal es, por tanto, la 
injusticia que priva por la fuerza al hombre de sus derechos personales y le 
impide la configuración de la propia vida conforme a su propio juicio per-

21 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



Artículos 

sonal. Lo diferenciativo de la violencia no es el método seguido sino la in­
justicia cometida. Y esta diferencia cobra su máximo relieve en aquellas 
estructuras que hacen imposible una vida humana, que no por ser supra­
individuales dejan de ser responsabilidad de todos, especialmente de los 
poderosos. Es lo que debe llamarse estrictamente la injusticia social, la vio­
lencia social y establecida. El que la injusticia social despierte la llamada 
violencia revolucionaria, cuando está despierta la conciencia del derecho 
personal, prueba hasta qué punto la violencia está conectada naturalmente 
con la injusticia".<11) 

III. CUALES SON LAS POSTURAS CRISTIANAS POSIBLES 
Y REALES ANTE LA VIOLENCIA: 

La única postura posible del cristiano ante la violencia debe consistir 
en la redención de esa violencia. Una vez de que hemos caracterizado la 
violencia teológicamente como "violencia estructural", el juicio cristiano 
sobre esta violencia no tiene otra salida sino la de considerarla como uno 
de los pecados más graves contra el amor y la justicia. La única posible 
respuesta de un crl■tlano ante el pecado es la redención.<12) 

Antes de pasar a enumerar las distintas modalidades que la redención 
cristiana de la violencia puede encarnar, nos fijaremos con brevedad en 
las directrices que el magisterio de la Iglesia ha dado con respecto a esta 
redención de la violencia. 

No puede negarse que el actual Papa ha expresado su preferencia cris­
tiana por una redención pacífica de la violencia, pero expresando al mismo 
tiempo con singular claridad, la necesidad de reformas profundas y urgen­
tes en las estructuras injustas, causa de la violencia: "Entre los diversos 
caminos hacia una justa regeneración social, nosotros no podemos esco­
ger. . . el del esparcimiento de sangre y el de la anarquía. Distingamos 
nuestras responsabilidades de las de aquellos que, por el contrario, hacen 
de la violencia un ideal noble, un heroísmo glorioso, una teología compla­
ciente". <13) Pero el Papa ha dicho también: "Entiéndasenos bien: la situa­
ción presente tiene que afrontarse valerosamente y combatirse y vencerse 
las injusticias que trae consigo. El desarrollo exige transformaciones auda­
ces, profundamente innovadoras. Hay que emprender, sin esperar más, re­
formas urgentes". (14) 

Con todo, el Papa concede que existen situaciones lúnites en las que 
la violencia estructural no puede ser redimida sino por medio de otra vio­
lencia: "Sin embargo, ya se sabe: la insurrección revolucionaria -salvo en 
el caso de tiranía evidente y prolongada, que atentase gravemente a los 
d.erechos fundamentales de la persona y damnificase peligrosamente el bien 
común del paí&- engendra nuevas injusticias, introduce nuevos desequili~ 
brios y provoca nuevas ruinas. No se puede combatir un mal real al precio 
de un mal mayor".(15) 

A continuación intentaré reducir a cuatro tipos las modalidades de 
redimir cristianamente la violencia estructural, sin pretender que estas 
modalidades se encuentren siempre puras en la realidad, puesto que de 
hecho se dan interferencias entre ellas. No obstante me parece que esta 
tipología es objetiva. 

22 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



Artículos 

A) Postura integrista-espiritualista: Sus defensores insisten en el aspecto 
espiritual de la misión de la Iglesia. Ante los movimientos renovadores 
destacan que todas esas inquietudes son "temporalismo". Para ellos no 
es éste el mensaje cristiano. Los seglares y sacerdotes que realzan las 
repercusiones sociales del Evangelio fácilmente se olvidan de puntos 
tan importantes como éste: "Mi reino no es de este mundo".<16> La reli­
gión es básicamente resignación, sacrificio y cruz, es caridad -una ca­
ridad entendida a su manera-. Estos grupos suelen abrigar en su seno 
a los conservadores a ultranza, que como norma general son de gran 
intransigencia, considerándose con el monopolio de la verdad, y dis­
puestos a rechazar, en nombre de Dios, violentamente a los que inten­
tan caminos violentos para derrocar la violencia establecida. Posible­
mente existe entre ellos gente honrada en su piedad individual, pro­
ductos de la formación religiosa de su tiempo, pero sin una conciencia 
de la proyección social del Evangelio. Con gran habilidad hacen una 
reflexión teológica sobre textos del Evangelio y sobre actitudes y pala­
bras de Cristo, falseando y mutilando el Evangelio, sin tener en cuenta 
su complejidad, ni los más serios estudios científicos de los teólogos 
sobre la interpretación de la Sagrada Escritura. Se olvidan de la dialéc­
tica interna del Evangelio. Se indignan de que se trate de estos temas. 
En ello ven siempre una demagogia barata o a marxistas camuflados 
dentro de la Iglesia, incluso entre sacerdotes y obispos. Ante estos ata­
ques piensan que hay que reaccionar fuerte y violentamente. No pien­
san de qué tipo es su violencia. Según ellos, es la reacción justa. Los 
que patrocinan el otro tipo de violencia, los que luchan contra la vio­
lencia establecida, son unos acomplejados, desequilibrados, psíquica­
mente destrozados. No creo que digan que Tomás de Aquino fue un 
desquiciado por plantear en su tiempo, Edad Media, el problema de 
la violencia ante la tiranía: "El régimen tiránico no es justo por no or­
denarse al bien común, sino al bien particular del gobernante. . . Por 
tanto, la perturbación de ese régimen no tiene carácter de sedi­
ción ... "<17> Si es cierto que el Evangelio habla de presentar la otra 
mejilla al recibir una bofetada, se olvidan de que el mismo Cristo, 
cuando le golpearon una mejilla injustamente, pregunta por qué se le 
hace esa injusticia. <1B> 

En mi opinión, en esta actitud puede esconderse una postura có­
moda y simplista, o lo que sería todavía peor, una defensa del "status 
quo" que les favorece, convirtiendo a la religión en opio del pueblo. A 
veces la Iglesia, como jerarquía, ha podido y puede estar comprometi­
da con estos grupos de "élites" tradicionales. Ya conocemos la imagen 
que en este caso presenta la Iglesia. Pudiera quizá alguno creer que 
exagero o hago la caricatura de esta actitud, pero quienes estén intere­
sados pueden comprobarla en publicaciones como "El Cruzado Espa­
ñol", y los documentos provenientes de la organización internacional 
"Pro Defensa de la Tradición, Familia, Religión y Propiedad" (Brasil, 
Argentina, etc .... ). Como un buen ejemplo de esta mentalidad, descu­
bridora de comunismo en todas partes, puede leerse el artículo: Jesui­
tismo Comunista, el Agitador Pedro Arrupe, aparecido en el Semanario 
Alerta, Guatemala 31 de agosto de 1969. 

Aunque aquí nos estamos refiriendo exclusivamente a posturas de 
cristianos sobre la redención de la violencia, no estaría de más aludir 

23 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



Artículos 

a la actitud de algunos intelectuales y políticos latinoamericanos de 
tendencias arraigadamente anticlericales. Ellos ven en los esfuerzos 
socialmente renovadores de la Iglesia Católica sólo un oportunismo en 
busca de nuevas clientelas, y pretenden cerrar ia boca de la Iglesia 
recordando la corresponsabilidad de la Iglesia Católica en las estructu­
ras antisociales que ahora se denuncian. Típica expresión de esta acti­
tud serían algunos artículos de Alberto Lleras Camargo en Visión, pu­
blicados alrededor de hace un año. 

B) Una segunda postura sería la representada por Charles de Foucauld: 
Consistiría en el :rechazo no solamente de toda violencia, entendida ésta 
desde la injusticia, sino aún de todo uso de fuerza física para conseguir 
los objetivos evangélicos de paz y amor entre los hombres. Como re­
presentante de esta vía puede ser elegido el ejemplo del P. De Foucauld 
y de sus discípulos, que se acercan, sí, a las víctimas de la violencia, 
pero no para luchar por ellas, sino para ser testimonio de la paz y el 
amor universal, para ser levadura viviente y condensación de aquellos 
valores, que deben estar presentes en todo compromiso cristiano. 

Tres grandes realidades, según el P. René Voillaume, sostienen la 
actitud de los Hermanitos de De Foucauld: la inmortalidad del hom­
bre, ser espiritual, que espera por la resurrección de Cristo la instau­
ración definitiva de un orden nuevo: la condición dolorosa y violenta 
de la corta existencia humana: y la del amor universal. Actitud que 
no debe ser interpretada como un sueño o un idealismo descarnado, 
sino como la persecución de un ideal de amor, que mira más allá de 
este mundo hacia Cristo vivo y resucitado, pero sin dejar de ser leal y 
fiel a la condición humana y a sus límites ... 

Nada de esto supone una debilidad pasiva, sino al contrario una fe 
firme en que la masa humana necesita urgentemente de esta levadura 
de amor y de paz. Supone, sí, retirar por vocación personal, la propia 
existencia de perspectivas terrestres para situarla en la perspectiva 
única del Reino de Dios, perspectiva que debe ser anticipada por algu­
nos de los discípulos de Cristo. No se trata de una vocación universal. 
Otros cristianos habrán de cumplir otras tareas, las de instaurar las 
condiciones de una paz verdadera en el mundo. . . quieren testimoniar 
(los Hermanitos) el aspecto trascendente del Cristianismo, tal como se 
refleja en el Cristo paciente, que por amor se entrega silenciosamente 
a la muerte con la esperanza cierta de una resurrección salvadora. La 
"lucha" por la justicia como imperativo del amor, y el carácter cris­
tiano de los valores terrenos, quedan algo oscurecidos en esta posi­
ción" .C19> En nuestro medio Centroamericano encontramos una postura 
similar a la que acabo de exponer en la actitud del sacerdote-monje y 
poeta, Ernesto Cardenal; mientras vive dedicado a la contemplación en 
el Archipiélago de So!entiname, Nicaragua, critica la violencia esta­
blecida con su testimonio de paz y amor y también con su verso de 
denuncia profética (Léanse sus "Salmos violentos para hoy en Nicara­
gua"), pero sin pasar a la acción. 

C) Redención violenta de la violencia: El representante más famoso de es­
ta postura quizá sea Camilo Torres, sacerdote colombiano que murió 
luchando en la guerrilla. El camino recorrido por Camilo fue muy duro 
y penoso. En tomo a él se ha escrito mucho y se le ha calumniado no 

24 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



Artículos 

poco. Para mí fue un hombre sincero y valiente, que descubrió la pro­
yección social del Evangelio y que llegó a la conclusión de que el único 
camino para lograr el cambio de las estructuras era el de la lucha ar­
mada. Me parece notable la sinceridad de sus planteamientos. Juzgan­
do al clero colombiano de hace unos años, del cual él era parte, decía: 
"Yo considero que el clero colombiano, por lo menos en la impresión 
que deja ante la opinión pública, aparece con una mentalidad más feu­
dal que capitalista y, en el mejor de los casos, con una mentalidad ne­
tamente capitalista. La mentalidad feudal se caracteriza fundamental­
mente por el deseo de posesión, haciendo caso omiso del lucro, de la 
productividad y del servicio a la comunidad. La mentalidad capitalista, 
por el deseo del lucro, sin considerar el servicio a la comunidad". <20> 
Para hacer justicia a todo el mundo he de añadir que existen hoy, a 
tres o cuatro años de este juicio de Camilo Torres, fermentos renova­
dores y audaces realmente magníficos en el clero colombiano, cuya 
evolución rápida es incontestable. 

Ante la imposibilidad de romper las estructuras colombianas busca 
la unión de las fuerzas no alienadas y con gran honradez afirma: "Yo 
no me considero representante de la clase popular colombiana, ni jefe 
del Frente Unido ni líder de la revolución colombiana, porque no he 
sido elegido por el pueblo. Aspiro a ~er aceptado por éste como un ser­
vidor de la revolución". <21> 

A esta exigencia llega precisamente por la esencia del Catolicismo, 
por el amor al prójimo: "Este amor para que sea verdadero, tiene que 
buscar la eficacia. Si la beneficencia, la limosna, las pocas escuelas 
gratuitas, los pocos planes de vivienda, lo que se ha llamado la "cari­
dad", no alcanza a dar de comer a la mayoría de los hambrientos, ni a 
vestir a la mayoría de los desnudos, ni a enseñar a la mayoría de los 
que no saben, tenemos que buscar medios eficaces para el bienestar de 
las mayorías. Esos medios no los van a buscar las minorías privilegia­
das, que tienen el poder, porque generalmente esos medios eficaces 
obligan a las minorías a sacrificar sus privilegios. Por ejemplo, para 
lograr que haya más trabajo en Colombia, sería mejor que no se saca­
ran los capitales en forma de dólares y que más bien se invirtieran en 
el país en fuentes de trabajo. Pero como el peso colombiano se desva­
loriza todos los días, los que tienen dinero y tienen el poder nunca van 
a prohibir la exportación del dinero, porque exportándolo se libran de 
la devaluación. Es necesario entonces quitarles el poder a las minorías 
privilegiadas para dárselo a las mayorías pobres. Esto, si se hace rápi­
damente es lo esencial de una revolución. La revolución puede ser pací­
fica si las minorías no hacen resistencia violenta".<22> 

En su apertura para lograr este cambio no tiene dificultad en bus­
car la cooperación de los marxistas, y se basa para esto (;!n la afirmación 
de la carta de Juan XXIII "Paz en la Tierra": "Se ha de distinguir 
también cuidadosamente entre las teorías filosóficas sobre la natura­
leza, el origen, el fin del mundo y del hombre, y las iniciativas del or­
den económico, social, cultural o político. . . porque las doctrinas, una 
vez elaboradas y definidas, ya no cambian, mientras que tales inicia­
tivas, encontrándose en situaciones históricas continuamente variables, 
están forzosamente sujetas a los mismos cambios. Además, quién puede 
negar que, en dictados de la recta razón e intérpretes de las justas as-

25 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



Artículos 

26 

piraciones del hombre, puedan tener elementos buenos y merecedores 
de aprobación? Teniendo presente esto, puede a veces suceder que 
ciertos contactos de orden práctico, que hasta aquí se consideraban co­
mo inútiles en absoluto, hoy por el contrario sean provechosos, o pue­
dan llegar a serlo. Determinar si tal momento ha llegado o no, como 
también establecer las formas y el grado en que hayan de realizarse 
contactos en orden a conseguir metas positivas, ya sea en el campo eco­
nómico o social, ya también en el campo cultural o político, son puntos 
que sólo puede enseñar la virtud de la prudencia, como reguladora 
que es de todas las virtudes que rigen la vida moral tanto individual 
como social". <23) Siempre, por supuesto, con su honradez característica, 
deja clara su separación ideológica de los marxistas: "Los comunistas 
deben saber muy bien que yo tampoco Ingresaré a sus filas, que no soy 
ni seré comunista, ni como colombiano, ni como sociólogo, ni como cris­
tiano, ni como sacerdote".<24) 

Cuando su convicción llega a ser que no existe ya otro camino, 
consecuente con su compromiso total, escoge la lucha armada con to­
das sus consecuencias. 

Qué decir de esta postura? El empresario venezolano, Carlos Acedo 
Mendoza, seglar cristiano miembro de la comisión venezolana "Justicia 
y Paz", y director de la Oficina de Estudios Sociales y Económicos 
(OESE), aunque considera errada la decisión final de Camilo, afirma 
lo siguiente: "Se podrá o no estar de acuerdo con el análisis que Camilo 
presenta sobre Colombia. Sin embargo, no puede dudarse tan fácil­
mente de que sea un análisis sociológico sobre el que hay que pensar 
seriamente". <25>. Considero mi opinión sobre la postura de Camilo 
coincidente con la del teólogo Ignacio Ellacuría: "Como en el caso de 
los Hermanitos (de De Foucauld), pero en el otro extremo, si hace re­
saltar uno de los aspectos fundamentales del mensaje cristiano (la lu­
cha absoluta contra la violencia, la pasión fundamental por la justicia), 
deja oscurecidos otros. ¿Los niega? Este sería el punto de discusión. 
La respuesta podría ser en sus líneas generales: el tipo de solución 
ejemplificado en Camilo Torres, hecha abstracción de incidencias no 
sustancialmente coexas con el fondo de su solución, no niega forzosa­
mente valores cristianos fundamentales, aunque corre el grave peligro 
de hacerlo. Por eso es tentación, pero no pecado. Ahora bien, hay tenta­
ciones que deben afrontarse, aún con grave riesgo, si es que están en 
juego valores superiores y la situación es una situación límite". <26> Ya 
vimos que este caso límite era aceptado por el magisterio de la Iglesia 
como una posibilidad real. Definirl_p es lo que constituye toda su com­
plicación. Lo cual no es extraño, si recordamos cómo se dividió la Igle­
sia Francesa durante la Segunda Guerra Mundial, ante el problema de 
si debía apoyar la resistencia activa violenta contra la ocupación nazi, 
o colaborar con el régimen de Petain. O si recordamos la bendición 
dada por casi todo (no todo) el Episcopado español a la rebelión de 
Franco contra el régimen republicano; bendición que muchos cristia­
nos y sacerdotes y obispos españoles han visto mas tarde como pre­
sentando problemas más complicados que los que vió en el principio de 
la sublevación. 

Por lo demás, antes de acabar con este párrafo, en que he expuesto 
la postura cristiana de Camilo Torres, la que él en conciencia, como 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



Artículos 

cristiano eligió, no la mía, debo añadir lo que ya se ha escrito en otro 
lado: la redención cristiana de la violencia por medios violentos arma­
dos nunca debe defenderse, ni en casos límites, sin admitir que a la 
conciencia cristiana le repugna profundamente "cualquier tipo de te­
rrorismo", sobre todo (cuando) ataca y siega indiscriminadamente vi­
das humanas (inocentes) o propiedades indispensables para la subsis­
tencia de grupos humanos (enteros): por ejemplo, destrucción de cose­
chas de arroz en Vietnam, etc."<26 bis) 

D) Finalmente hay una cuarta postura, bastante compleja, y con diversas 
manifestaciones dentro del cristianismo; pudiéramos llamarla: reden­
ción de la violencia por la resistencia activa no armada: Me fijaré en 
unos cuantos líderes principales de este movimiento: dos de ellos lu­
chando por sectores infradesarrollados en un país desarrollado: Martin 
Luther King y César Chávez. Otros dos luchando por la revolución de 
estructuras en el mundo latinoamericano: los Obispos Helder Camara 
y Antonio Fragoso. La lucha y las ideas de Martin Luther King son 
suficientemente conocidas de todos. César Chávez es líder de los bra­
ceros mexicanos-americanos ("chicanos") en las viñas de California. El 
mismo es un chicano, con el ansia de reformar "la manera como fue 
tratado como hombre". Dice a su gente: "Os hacemos una solemne 
promesa: gozar de las riquezas de esta nación a las que tenemos dere­
cho, desechar el yugo de ser considerados como instrumentos para la 
agricultura o esclavos. Somos hombres libres y exigimos justicia". Su 
campaña va cobrando caracteres nacionales e incluso el boycot a las 
uvas producidas en fincas que no se ajustan a las demandas sociales 
de su movimiento, va llegando a otros países. Y del caso particular de 
los trabajadores, en las viñas se va convirtiendo en la "causa" de la 
minoría mexicana-americana en pos de sus derechos. Los métodos que 
ha seguido son pacíficos: la "huelga", su huelga de hambre, su cam­
paña de concientización, siempre pacíficamente. Sus valores están per­
fectamente representados en la siguiente declaración: "Si la huelga 
cuesta la sangre de un solo bracero o de uno de sus hijos, no vale la 
pena hacerla". Creo importante destacar que en este caso hemos estado 
tratando con un seglar católico, completamente comprometido con sus 
obligaciones religiosas y completamente comprometido con sus obliga­
ciones cívicas y sociales, un hombre que en su lucha cristiana y cívica 
ha arriesgado y arruinado su salud. <27) 

Pasemos ahora a exponer la postura de redención cristiana de la 
violencia, encarnada, dentro de la misma línea de King y Chávez, pero 
más en nuestro medio, por los dos obispos brasileños, Dom Helder Ca­
mara y Dom Antonio Fragoso. 

En su postura Helder Camara parte del hecho de que la violencia 
es hoy omnipresente y multiforme. Es fácil hablar sobre ella -dice­
º bien para condenarla sin apelación, sin distinguir aspectos ni causas, 
o bien para atizarla desde lejos a modo de guerrilleros de salón. Es, en 
cambio difícil hablar de ella, cuando se está comprometido en el cora­
zón de los acontecimientos, y cuando se ve que algunos de los hombres 
más generosos la eligen como medio extremo. Para comprender la pro­
blemática de la violencia, continúa diciendo, hay que hacer dos obser­
vaciones: primera, el mundo ntero neceelta una revolución estructu-

27 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



Artículos 

28 

ral; no bastan revisiones tímidas. Esta revolución estructural es nece­
saria en el mundo subdesarrollado, que padece un colonialismo eco­
nómico interno, una política, feudo de privilegiados y una enseñanza 
retrasada frente a los avances técnicos. Es necesaria también en el 
mundo desarrollado, y lo prueba aludiendo a las contradicciones inter­
nas cada vez más visibles en los dos representantes más típicos del 
mundo capitalista y del socialista: los EE. UU. y la URSS. La aliena­
ción, que estos países y los bloques cuyo liderazgo poseen, padecen se 
hizo visible en su acción conjunta del bloqueo de las aspiraciones del 
Tercer Mundo en la Conferencia de New Delhi de 1968 sobre el comer­
cio internacional. La segunda ob■ervac16n es que en el mundo existe 
ya una violencia estructural "tableclda: existe en el mundo subdesa­
rrollado (opresión de masas por minorías, calumnia de todo intento de 
cambio como "subversión" y utilización del Derecho, o como instru­
mento de los poderosos o como frases altisonantes pero vacías en la 
práctica). Existe en el mundo desarrollado, y lo prueba dando una serie 
de signos que apuntan a esta realidad, de los cuales sólo citamos los 
más trágicos: el paso del movimiento negro de EE. UU. de la no-vio­
lencia, al menos en algunas de sus organizaciones: la guerra sin cuartel 
de Viet Nam, con todos rns horrores; el aplastamiento de la liberaliza­
ción de Checoeslovaquia, las rebeliones violentas de las juventudes 
por todo el mundo desarrollado. Existe, por último, la violencia estruc­
tural que los países desarrollados de todas las ideologías perpetran 
contra el mundo sub-desarrollado. Es comprensible -dice Camara­
que ante esta triple violencia instalada, se elija a veces como camino 
de derrocarla la violencia redentora. 

A continuación, Camara expone su propia posición: Respeta a 
aquellos que, en conciencia y con todas las consecuencias, eligen la vio­
lencia redentora, denuncia a aquellos que, de derecha o de izquierda, 
causan la violencia establecida y la reacción violenta contra ella, al 
herir la justicia e impedir la paz; manifiesta que su vocación personal 
es la paz, es mejor morir que matar. 

Esta opción personal la justifica el Obispo Dom Helder, acudiendo, 
primero, a su experiencia vital personal del Evangelio de Cristo, que 
considera revolucionario pero pacífico, y s~ún el cual hay que creer 
más en la fuerza del amor, de la justicia y de la verdad que en la del 
odio, la injusticia y la mentira; en segundo lugar justifica su posición 
apelando al realismo político, y esto por dos razones: porque la reac­
ción violenta ante la violencia establecida será, o aplastada por las 
grandes potencias, o desembocará en innumerables y trágicos Viet 
Nams; y porque considera que no se puede llegar a una revolución es­
tructural sin hacer antes una revolución cultural, de mentalidades, des­
de la base del pueblo. 

Apela a los jóvenes a que contribuyan a esta empresa; los de los 
países sub-desarrollados, esforzándose por pensar modelos autóctonos 
para nuestros países, sin los cuales no servirá de nada llegar al poder; 
además, simultaneando una presión moral y valiente sobre los podero­
sos con una preparación seria para sus futuras responsabilidades; des­
cartando el espejismo de alianzas políticas oportunistas que acaban 
favoreciendo a los más poderosos; practicando el realismo y la humil-

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



Artículos 

dad de aceptar complementarse a nivel continental; viviendo el riesgo 
de privarse de toda tutela de fuera del continente; evitando imperialis­
mos de las naciones grandes de América Latina con las pequeñas; y 
por fin -típico de su pensamiento- fomentando la solidaridad con 
Africa, con la que tenemos una deuda de siglos por la esclavitud, y con 
Asia, en donde se jugará la suerte del desarrollo del Tercer Mundo. A 
los jóvenes de los países desarrollados les pide que en lugar de emigrar 
a promover violencia en nuestras tierras, se entreguen a la tarea de 
concientizar sus propios países sobre la necesidad de una revolución 
global. 

Dom Helder acaba resumiendo su experiencia vital, obtenida en la 
contemplación del Berlín dividido de hoy: "Sólo hombres de unidad in­
terior -dice- de visión planetaria, de corazón universal, lograrán el 
milagro de ser "violentos'• como los profetas, revolucionarios como el 
Evangelio, verdaderos como Cristo, sin herir el amor".(28 ) 

Dom Antonio Fragoso nos ayuda a especificar más aún la posición 
profética de Dom Helder Camara, que a veces puede sonar a demasia­
do lírica. Cristo -nos dice- fué un libertador, espiritual y temporal. 
Vino a liberarnos de la violencia cuyas raíces están en la explotación 
del hombre, de todo el hombre. Es violencia no respetar el derecho 
del hombre a ser creador autónomamente. Nuestra señal de que so­
mos cristianos es el amor, que nos obliga no sólo a juntar las manos en 
el Padre Nuestro que rezamos en la misa, sino a juntarlas también en 
la lucha por liberar a los hombres de la opresión. Exige que este testi­
monio cristiano sea dado por los obispos y sacerdotes y religiosos los 
primeros, "Socializando" sus bienes y renunciando a viejos respetos 
feudales, y además denunciando proféticamente a quienes llaman "sub­
versivos" a los que luchan en primera línea por la justicia. 

Desde su pequeña diócesis de Crateu, en el Nordeste brasileño, azo­
tado por la miseria y la injusticia, Dom Antonio Fragoso especifica 
cuál cree él que es la misión de los cristianos en cada sitio; y así nos 
explica más lo que Camara llamó "revolución cultural". Fragoso dice: 
Hay que conscientizar y politizar al campesino analfabeto, para que 
sea protagonista de la lucha por su liberación, y hay que hacerlo con 
moldes culturales apropiados a este campesino, por respeto a él. La 
acción del cristiano, cualquiera que sea su puesto en la Iglesia, será 
(nótese que el contexto en el que él habla es rural): primero, unir a los 
pequeños campesinos; segundo concientizarlos y politizarlos, tercero 
darles por medio de una educación cooperativista, el arma económica 
que necesitan. "Conscientizar" es "darles una conciencia crítica, capaz 
de comprender las contradicciones del régimen en que viven, de juz­
garlo, de conquistar una independencia frente a ese régimen y ser ca­
paz de decidir por sí, usando su derecho de autodeterminación". 

Esto es lo que el pedagogo Paulo Freire comenzó a hacer en el Nor­
deste brasileño, y le expulsaron. De aquí la responsabilidad de los líde­
res eclesiásticos, a quienes no es tan fácil expulsar. Esta concientiza­
ción, explica Fragoso, ya por su cuenta, es una exigencia de conciencia 
social: por eso, a su modo de ver, es plenamente evangélica. 

Qué significa unir a los pequeños campesinos? Significa estrechar 

29 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



Artículos 

su solidaridad fraterna en sus pequeñas comunidades humanas. . . don­
de ellos consiguen reunirse, discutir sus problemas, promover líde­
res. . . elaborar pequeños proyectos y realizarlos con sus propios re­
cursos. Así se crea democracia. Ayer cada pequeño campesino apelaba 
al alcalde, quién iba a hablar al alcalde? el jefe de policía local; y al je­
fe? y al terrateniente? y al gobernador? Fragoso denuncia esto: Es pre­
ciso liberar al hombre de este servilismo. Cuando sean adultos y libres, 
exigirán con eficacia de parte de las autoridades constituidas, justicia y 
respeto a sus reivindicaciones. Es preciso que el pueblo se constituya 
en grupo de presión, que adquiera poder por esta revolución cultural y 
humana. 

Y la lucha armada? -se pregunta. Si es necesaria, como recurso 
extremo, después de este intento serio de revolución cultural, se acepta 
como último medio de redención de la violencia establecida. Pero el 
decidir cuándo ha llegado este momento, si es que llega, no le compete 
al Obispo. Lo que sí le compete y es obligación suya y de todo cristiano 
es impulsar esta promoción humana, en nombre del Evangelio, porque 
el Evangelio es esperanza de justicia. Si se llaman "subversivos" -ter­
mina diciendo Fragoso- a quienes luchan por la justicia, se acabó la 
esperanza de los pobres. Entonces sí que se les habrá puesto en el des­
peñadero de la subversión. (29) 

Se puede decir con objetividad que las posturas de estos dos obis­
pos brasileños están fundamentalmente recogidas quizás con algo me­
nos de fuerza y vibración personal, por ser un documento colectivo, 
en las conclusiones pastorales del segundo encuentro latinoamericano 
de Obispos Católicos celebrado en Medellín en agosto-setiembre de 
1968. (30) 

Naturalmente que en honor a la verdad hay que añadir que no 
es lo mismo aprobar y suscribir un documento colectivo, y luego lle­
varlo a la práctica consecuentemente. Reconozco que no toaos lus 
Obispos ni todos los sacerdotes, ni todos los cristianos latinoamerica­
nos están llevando a la práctica estas orientaciones sociales. Pero con 
igual honradez hay que reconocer que cada vez son más los que, sin 
ambigüedades, están decidiéndose a aplicarse a este trabajo con toda 
su alma. 

CONCL USION: 

He intentado dar una visión clara de la _Problemática religiosa en tor­
no a la violencia institucionalizada en America Latina; dejando de lado 
otros aspectos de importancia: proyecciones biológicas y psicológicas de 
la violencia, la guerra, el golpe de estado, la carrera armamentista, etc. 
Creo haber hablado con objetividad y reflejado la complejidad de este 
problema, en el que al lado de algunos principios doctrinales no se pue­
den evitar los juicios de valor políticos y las decisiones difíciles y persona­
les de conciencia. Doy paso al Lic. Gaitan para que nos haga el análisis de 
la situación de Guatemala. 

30 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



Artículos 

NOTAS TEXTUALES V REFERENCIAS 

(1) Véase la conferencia del R.P. Dr. Karl Rahner, S. J., "Das Konzil, Ein Beginn" 
(El Concilio, un principio), Herder, Freiburg, 1966. 

(2) Constitución Dogmática del Concilio Vaticano 11 "Luz de los pueblos", N9 13. 
Todos los documentos del Concilio Vaticano II se citarán según la edición: Docu­
mentos Completos del Vaticano II, Mensajero-Bilbao y Sal Terrae-Santander, 
1966, 4"' edición. Esta cita está en la pág. 19. 

(3) Véase el Capitulo III de la P parte de la Constitución Pastoral del Vaticano 11 
"Los Gozos y Esperanzas", págs. 150-155 de la edic. citada, especialmente el N9 38, 
págs. 154-55. 
Véase también: Rahner, S. J., Karl, "Sobre la Relación entre la naturaleza y la 
gracia", en "Escritos de Teología", Tomo I, págs. 325-347, especialmente los pá­
rrafos sobre el llamado "existencial sobrenatural", pág. 330 con la nota corres­
pondiente. Complétese con el artículo del mismo autor: "Naturaleza y Gracia". 
en "Escritos de Teología"; Tomo IV, págs. 215-243, especialmente pág. 237. Los 
Escritos de Teología han sido editados por Taurus Ediciones, Madrid, 1961 (am­
bos tomos citados). 

(4) Evangelio según San Mateo, 28, 19. 

(4-bis) Véase Eugene Hillman, "Tarea principal de la misión", en la revista "Conci­
lium", N9 13, marzo 1966, pág. 329; véase también Edward Schillebeeckx O. P., 
"Iglesia y Humanidad", en "Concilium", N9 1, págs. 86-87, enero 1965; también 
Karl Rahner, S. J., "El Cristianismo y las Religiones no Cristianas", en Escritos 
de Teología, Tomo V, pág. 154 (4lil tesis), Madrid, Taurus, 1964. Aludo también a 
los diversos artículos del P. Rahner sobre el Cristianismo como "diáspora" o 
exilio dentro del mundo, como "pequeño rebaño", fermento del mundo, etc. La­
mento no tener a mano estas últimas referencias bibliol(ráficas. 

(5) "Luz de los pueblos", Nos. 15 y 16, págs. 21-23 de la edición citada. 

<6) !bid., Nos. 1 y 40, págs. 7 y 48-49 de la edición citada. 

(7) "Los Gozos y Esperanzas", NQ 3, pág. 126 de la edición citada. 

(8) Rahner, Karl, "Demokratie in der K.irche?" ("Democracia en la Iglesia?") en la 
revista "Stimmen der Zeit" (Las voces del tiempo), Munich, 182 (1968) 1-15; este 
artículo se encuentra resumido en la revista "Selecciones de Teología", de la Fa­
cultad de Teología de S. Francisco de Borja, San Cugat del Vallés, Barcelona. 
España, vol. 8, Abril-Junio 1969, N9 30, págs. 193-201; véase "Los Gozos y Espe­
ranzas", N9 62, último párrafo, pág. 181 de la edición citada: " ... para que puedan 
realizar su función reconózcase a los fieles, tanto clérigos como seglares, la justa 
libertad de investigar, de pensar, e incluso de expresar su pensamiento con hu­
mildad y fortaleza en aquellas cosas en las que son expertos". Aparte las consi­
deraciones generales del mismo documento sobre la primacía de la conciencia 
personal, incluso equivocada por "ignorancia invencible". (Véase N9 16, pág. 136 
de la edición citada). 

(9) Pablo VI, Carta Enclíclica "El Desarrollo de los Pueblos", N9 81, citado según: 
A. Alvarez-Bolado y otros, "Teología y Sociología del Desarrollo": comentario 
a la "Populorum Progressio", Madrid, Razón y Fe, 1968. pág. LIII. 

( 10) Maia. Orlando: "En qué medida sería legítimo o uso da violencia na transfor­
macao da sociedade?", en CIDOC Informa (servicio periódico de información del 
Centro Intercultural de Documentación de Cuernavaca), Documento 142 de 1969. 

(íl) Ignacio Ellacuría, S. J., "Violencia y Cruz", en Publicaciones de la Universidad 
de Deusto, Facultad de Teología, IV Semana de Teología: "Qué aporta el Criastia­
nismo al Hombre de hoy?", Bilbao, Mensajero, 1969, pág. 284. 

31 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



Artículos 

( 12) !bid., págs. 289-292. 

(13) Pablo VI, Discurso en la Apertura de la Segunda Conferencia General del Epis­
copado Latinoamericano, Bogotá, 24 de Agosto de 1968, citado según: Consejo 
Episcopal Latino Americano (CELAM), La Iglesia en la Actual Transformación 
de América Latina a la luz del Concilio, Tomo I, Secretariado General del CE­
LAM, Apartado Aéreo 5278, Bogotá, 1969, pág. 36. 

(14) Pablo VI, Carta Encíclica "El Desarrollo de los Pueblos", NI? 32. págs. XXXIII y 
XXXIV de la edición citada. 

(15) !bid., Ni? 31, pág. XXXIII de la edición citada. 

(16) Evangelio según San Juan, 18, 36. 

(17) Tomás de Aquino, Summa Teológica, 2" 2ae. q. 42, 2 ad tertium. 

( 18) Evangelio según San Mateo 5, 39; Evangelio según San Juan 18, 22-23. 

09) Ignacio Ellacuría, obra citada, págs. 297-298. 

<20) Camilo Torres Restrepo, "Camilo Torres", CIDOC Sondeos, NI? 5, Centro Inter­
cultural de Documentación, Cuernavaca, Apartado 479, Estado de Morelos, Mé­
xico, 1966, pág. 20/270. 

(21) !bid., pág. 28/231. 

(22) Ibid., pág. 29/321-327. 

(23) !bid., pág. 30/330-331. 

(24) lbid., pág. 30/330. 

<25) Carlos Acedo Mendoza, "El Che Guevara y Camilo Torres", en la revista vene­
zolana de cultura SIC, Abril 1968, pág. 184. 

(26) Ignacio Ellacuría, obra citada, págs. 303-304. 

(26-bis) Juan Hernández-Pico, S. J., "Hacia una Teología de la Violencia: reflexiones 
sobre la postura cristiana ante la violencia revolucionaria", en la revista Estu­
dios Centro Americanos (ECA), NI? 239, julio 1968, pág. 208. 

l27) Véase el artículo principal de TIME, "The Grapes of Wrath, 1969: Mexican-Ameri­
cans on the march" (Las uvas de la ira, 1969: los Mexicanos-Americanos se ponen 
en marcha), 4 de julio de 1969, págs. 10-15. 

(28) Don Helder Camara, Arzobispo de Olinda-Recibe (Brasil), "Unica Opcao, a vio­
lencia?", Conferencia pronunciada na Sala de Mutualidade, París, Abril 25 de 
1968, según CIDOC Informa, Documento 107 de 1968; y del mismo autor: "Carta 
a los jóvenes", en la revista CRITERIO de Buenos Aires, 41, 0551), 482-483, 11 de 
julio de 1968. 

(29) Don Antonio Batista Fragoso, Obispo de Crateu (Nordeste de Brasil), "Evangelio 
y Justicia Social", en la revista CUADERNOS EN MARCHA, Montevideo, 17, 
12-20, citada aquí según CIDOC Informa, Documento 124 de 1969. 

(30) Segunda Conferencia General del Episcopado Latinoamericano, La Iglesia en la 
Actual Transformación de América Latina a la Luz del Concilio, Tomo 11, Con­
clusiones, 2 Paz, III Conclusiones Pastorales, págs. 74-76 de la edición citada. 

32 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas




