Articulos
CESAR JEREZ

LA IGLESIA ANTE
LA VIOLENCIA

Conferencia en el Primer Seminario de Problemas Politicos, Econémicos y
Sociales, Facultad de Ciencias Econémicas, Universidad de San Carlos.
Guatemala, 28 Agosto - 5 Septiembre 1969.

INTRODUCCION:

El tema que se nos ha sefialado en este seminario es el de: la Iglesia
ante la violencia, aunque en el programa oficial no aparezca tan claramen-
te. Dada la situacion de nuestra patria, no me extrafna que el tratar este
tema pueda parecer a algunos poco prudente y hasta provocador. En este
caso no veo ningan inconveniente en hacerlo; se trata de un didlogo de
altura universitaria y, dentro del contexto guatemalteco, no podemos ne-
gar que —para bien o para mal, hay opiniones diversas— la Iglesia es un
factor de alguna importancia. Creo que la universidad, una vez mas alerta
a la problematica de nuestro tiempo, ha querido abordarlo abiertamente.

La Iglesia se enfrenta al hecho de la violencia. Se escriben libros y ar-
ticulos sobre “Teologia de la Violencia”, “La Iglesia y la Lucha Armada”,
“La Iglesia ante las Guerrillas”. Mas aun los cristianos de diversas confe-
siones se ven implicados en movimientos violentos. La Iglesia Catblica, en
algunas ocasiones, ha experimentado la violencia de muy cerca: ocupacion
de la catedral de Santiago de Chile, ocupacion de diversas iglesias en Italia,
Espaiia, EE. UU., sacerdotes en rebeldia frente a sus obispos, y hasta sacer-
dotes comprometidos en la guerrilla. Se podrian multiplicar estos ejemplos
llamativos y basta leer la prensa diaria para enterarnos de ellos. Por otro
lado, existen también catdlicos —clérigos y laicos— empefiados en supri-
mir el hecho de la violencia negandolo. No seria honrado el negar que en
la actualidad la violencia es un problema para la Iglesia Catdlica. Antes
de seguir adelante tenemos que ser conscientes de que nos enfrentamos a
un problema muy complejo. A mi parecer, se esta haciendo un esfuerzo por
llegar a posiciones claras, en cuanto una cuestién profundamente humana
y, por tanto, incapaz de ser encerrada en un casillero simplista, es suscep-
tible a ellas. El esfuerzo de hechos y de pensamiento existe y a él le daré
mi interpretacion. Por supuesto que esta interpretaciéon la haré como
sacerdote y estudioso de la teologia. Ya desde el principio quiero dejar ab-
solutamente claro que no hablo en nombre de ninguna ideologia o partido
politico.

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



Articulos

Ojala esta aportacion no venga a engrosar todavia mas ese proceso de
superproduccion de palabras y tan estéril en hechos. Parte de la tragedia
de nuestro tiempo es la pronta disposicién de muchos para hablar y hablar,
y la lentitud también de muchos a la hora de actuar. La crisis actual no es
ciertamente una crisis de palabras sino una crisis de accién.

Al hablar de la Iglesia ante la Violencia me referiré principalmente,
no exclusivamente, a América Latina, de la cual forma parte Guatemala,
y que se encuentra enmarcada en los problemas generales del Tercer
Mundo.

Esta exposicion constara de dos partes: primero expondré la proble-
matica del tema en su contexto general Latino Americano. En seguida, el
Lic. Gaitan concretara esta problematica al caso de Guatemala. Mi exposi-
sién seguira las siguientes lineas: Cuando hablamog de “la Iglesia ante la
Violencia”, aclararé, primero, qué entendemos por Iglesia: segundo, qué
entendemos por violencia; y tercero, cuales son las posturas cristianas po-
sibles y de hecho reales ante la violencia.

I. QUE ENTENDEMOS POR IGLESIA:

Para entender la postura de la Iglesia, o mejor dicho: las posturas cris-
tianas, ante la Violencia, tendremos que recordar algo sobre la teologia de
la Iglesia en nuestros dias. Quiza estas especulaciones teolégicas, puedan
parecer como venidas de un mundo desconocido, pero realmente si no ha-
cemos un intento por captar un poco esta teologia, no comprenderemos por
qué la violencia plantea una problematica a la Iglesia.

No pocos de los que estamos aqui reunidos, si hemos tenido algun inte-
rés por la Iglesia, nos hemos encontrado con una Iglesia demasiado cleri-
calizada. Nos hemos quedado con la imagen de la Iglesia como una propie-
dad del Papa, los obispos y sacerdotes, y en un alarde de generosidad, abri-
mos las puertas también a los religiosos no sacerdotes y a las monjas; los
seglares bautizados han sido considerados miembros pasivos o ciudadanos
de segunda categoria dentro de la Iglesia. Hablando en general ni siquiera
creo que los mismos seglares se sintieran corresponsables en la vida y ac-
cién de la Iglesia. Esta imagen, seria estupido negarlo, ha sido reflejo de
una realidad.

El movimiento renovador de la Iglesia en nuestro siglo abort6, después
de varios intentos, con la condenacién de la “teologia nueva” de los france-
ses el afio 1950. Tras no pocas vicisitudes se llega al Concilio Vaticano II,
el cual desde luego no constituye una meta sino un punto de partida.(
Hoy no veo por qué no vamos a dar crédito a la Iglesia cuando expresa lo
que siente de si misma. Sin querer decir que la Iglesia sea ya eso que ella
siente de si misma. Dentro de una teologia dinamica lo que esta en juego
es un impulso continuo por avanzar hacia la meta, y no una posicién esta-
tica y tranquilamente adquirida.

La Iglesia se define a si misma primordialmente como “Pueblo de
Dios”: “Todos los hombres son llamados a formar parte del nuevo Pueblo
de Dios. Por lo cual, este pueblo, permaneciendo uno y tnico, ha de exten-
derse al mundo entero y a todos los tiempos, para que se cumplan los desig-
nios de la Voluntad de Dios, que creé en el principio una sola naturaleza

19

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



Articulos

humana, y determiné congregar en uno a todos sus hijos, que estaban dis-
persos”.(2) Realmente el Pueblo de Dios estd formado por la humanidad
redimida y llamada, por esta redencion, a redimir el mundo. La humanidad
tiene capacidad de redencion y de redimir.(®® La llamada de Cristo va diri-
gida a toda la humanidad; no se trata de un llamado exclusivo para sélo
una porcion; “predicad el Evangelio a todos los pueblos”.(¥) Cosa distinta
es la respuesta que se dé a este llamado. Esta respuesta depende, en primer
lugar, de la conciencia individual de cada persona; y en segundo lugar, no
hay ninguna garantia evangélica de que esta respuesta deba alcanzar di-
mensiones absolutamente universales. (¢bis) En esta nueva vision de la
Iglesia como Pueblo de Dios, la pertenencia a ella tiene diversos grados. No
se trata de dividir a la humanidad en dos grupos antagoénicos: Los que es-
tan dentro de la Iglesia, en nuestro caso Iglesia Catdlica, y los que estan
fuera de ella. Esta nueva visién teolégico-catélica va descubriendo los dis-
tintos grados de pertenencia a la Iglesia; se da una pertenencia plena en
la Iglesia Catoélica de los bautizados en ella y vivificados por la participa-
cion de la vida sacramental; una pertenencia en los cristianos orientales
ortodoxos, una pertenencia en las diversas confesiones o Iglesias evangéli-
cas; una relacion estrecha con los creyentes de la fe judia; una relacién
también con quienes comparten nuestra creencia en Dios, las grandes reli-
ciones mundiales; e incluso con todos aquellos hombres que, sin creer en
Dios, obran sinceramente segiin su conciencia. (%)

Deciamos que el Pueblo de Dios es la humanidad redimida y llamada
a redimir. En este sentido, la Iglesia es signo y sacramento de salvacién
para el hombre. Su misién es un llamado al amor de Dios y al amor del pro-
jimo, primero y principal mandamiento.(® Cuando decimos “salvacion del
hombre”, entendemos salvacion espiritual, pero también salvacién en este
mundo: “Es la persona del hombre la que hay que salvar. Es la sociedad
humana la que hay que renovar. El hombre, por consiguiente, pero el hom-
bre uno y total, cuerpo y alma, corazén y conciencia, entendimiento y vo-
luntad”.(» Esta mision esta encomendada a hombres y debe realizarse en
el contexto de la historia humana, con todas las implicaciones y deficien-
cias de esta historia. Es un llamado universal, y en unas circunstancias con-
dicionadas al espacio y al tiempo. Por esto la respuesta pluralista y de nin-
guna manera unica. Aqui esta la explicacion del pluralismo en la Iglesia,®
y la posibilidad de que los miembros de la Iglesia, siguiendo su conciencia,
encuentren diversas maneras de responder. Maneras diversas de responder
incluso por parie de los lideres al servicio de esta comunidad jerarquizada.
Este reajuste de la Iglesia a las condiciones en que se desenvuelve ha sus-
citado una crisis dentro de la misma. Estamos en un momento de busqueda.
En esta crisis existe una gran responsabilidad y los lideres jerarquicos y
los lideres carismaticos —no necesariamente los mismos— no pueden pa-
ralizarse, sino que deben buscar y encontrar respuestas y éstas necesaria-
mente seran pluralistas.

Enfrentados con una gama innumerable de problemas humanos, los
miembros de la Iglesia encontraran algunas veces que sobre ellos existen
normas evangeélicas absolutamente claras. En este momento entrara en
juego la responsabilidad de los lideres jerarquicos de la Iglesia para definir
estas normas, y la responsabilidad de los seglares de colaborar en esta acla-
racién y seguir, en ultimo término, el resultado a que sus lideres lleguen.
En otros muchos problemas no existira tal claridad evangélica absoluta pa-

20

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



Articulos

ra iluminarlos. Es en este momento cuando las respuestas cristianas a estos
problemas tomaran inevitablemente forma pluralista, tanto a nivel de je-
rarquia como a nivel de seglares, dando ocasién a diversas opciones de
pensamiento y accidn.(®

II. QUE ES LA VIOLENCIA:

Hechas estas rapidas aclaraciones, me parece de suma importancia cla-
rificar lo que entiendo por violencia para que evitemos equivocos y mal-
entendidos. No quiero meterme a clarificar con espiritu académico de la
lengua el concepto de violencia, con peligro de quedarnos con un concepto
frio y que no diria nada a la realidad que estamos viviendo. Prefiero una
fenomenologia de lo que ordinariamente hoy entendemos por violencia.

Antes de entrar directamente en materia, quiero que me permitan una
aclaraciéon, Desgraciadamente no pocas personas, cuando oyen hablar de
violencia, inmediatamente entienden por ella la lucha de partidos politicos
que, tomando un cariz de venganzas personales, desemboca en el crimen y
en el asesinato, la muerte y la destruccién, como respuesta a una proble-
matica que exige un dialogo sincero y honrado entre los miembros de una
comunidad politica; y todavia peor, cuando entendemos por violencia el
robo, el asesinato y muchos otros crimenes, como la accién de simples mal-
hechores. Claro esta que estos actos violentos pueden ser degeneraciones
de la violencia o de reacciones en contra de la violencia, en el sentido de
que luego nos ocuparemos. La violencia, problema para la sociedad, es algo
mas complicado.

Distinguiremos “una violencia fisica: aquella que emplea la fuerza bru-
ta en sus diversas formas. Una violencla psico-social, esto es, el empleo de
todas las armas de propaganda, de publicidad, que muchas veces reducen
la libertad a una simple apariencia. Aqui estan incluidos todos los medios
de persuacion y el condicionamiento de actitudes. Una violencla estructu-
ral (que a veces se llama violencia institucionalizada o establecida): existen
socledades estructuralmente injustas que marginan a gran parte de la po-
blacién. Tal violencia, muchas veces, es menos estrepitosa que la primera,
pero mucho mas destructora. Todos se emocionan con la muerte de un re-
volucionario fusilado (o con las consecuencias mortales de un atentado te-
rrorista), pero cuantos se emocionan con los millones... que son destruidos
por las dolencias endémicas, o se ven privados de los bienes fundamentales
de la cultura. Esta violencia estructural puede manifestarse en relacion
con la habitacién, (nutricién), salud, bienes culturales, participacién poli-
tica, justicia, ete.”10

Teol6égicamente, para el cristiano, para el catdlico, es aqui donde se
plantea el problema. Y mas concretamente en la perspectiva del Tercer
Mundo, del cual forma parte América Latina y Guatemala.

Del lado catélico se ha hecho reflexidén teolégica sobre la violencia. Me
interesa destacar la opinién de un tedlogo catdlico en el sentido de que, con
toda propiedad, el nombre de violencia debe ser atribuido teolégicamente
a la violencia estructural, con que los poderosos imponen estructuras de
opresion sobre los débiles: “La violencia estrictamente tal es, por tanto, la
injusticia que priva por la fuerza al hombre de sus derechos personales y le
impide la configuracion de la propia vida conforme a su propio juicio per-

21

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



Articulos

sonal. Lo diferenciativo de la violencia no es el método seguido sino la in-
justicia cometida. Y esta diferencia cobra su méximo relieve en aquellas
estructuras que hacen imposible una vida humana, que no por ser supra-
individuales dejan de ser responsabilidad de todos, especialmente de los
poderosos. Es lo que debe llamarse estrictamente la injusticia social, la vio-
lencia social y establecida. El que la injusticia social despierte la llamada
violencia revolucionaria, cuando esta despierta la conciencia del derecho
personal, prueba hasta qué punto la violencia esta conectada naturalmente
con la injusticia”.(1D

III. CUALES SON LAS POSTURAS CRISTIANAS POSIBLES
Y REALES ANTE LA VIOLENCIA:

La tunica postura posible del cristiano ante la violencia debe consistir
en la redencion de esa violencia. Una vez de que hemos caracterizado la
violencia teolégicamente como “violencia estructural”, el juicio cristiano
sobre esta violencia no tiene otra salida sino la de considerarla como uno
de los pecados mas graves contra el amor y la justicia. La dnica posible
respuesta de un cristiano ante el pecado es la redencién.(12)

Antes de pasar a enumerar las distintas modalidades que la redencién
cristiana de la violencia puede encarnar, nos fijaremos con brevedad en
las directrices que el magisterio de la Iglesia ha dado con respecto a esta
redencién de la violencia.

No puede negarse que el actual Papa ha expresado su preferencia cris-
tiana por una redencién pacifica de la violencia, pero expresando al mismo
tiempo con singular claridad, la necesidad de reformas profundas y urgen-
tes en las estructuras injustas, causa de la violencia: “Entre los diversos
caminos hacia una justa regeneraciéon social, nosotros no podemos esco-
ger... el del esparcimiento de sangre y el de la anarquia. Distingamos
nuestras responsabilidades de las de aquellos que, por el contrario, hacen
de la violencia un ideal noble, un heroismo glorioso, una teologia compla-
ciente”.(13) Pero el Papa ha dicho también: “Entiéndasenos bien: la situa-
cién presente tiene que afrontarse valerosamente y combatirse y vencerse
las injusticias que trae consigo. El desarrollo exige transformaciones auda-
ces, profundamente innovadoras. Hay que emprender, sin esperar mas, re-
formas urgentes”.(1%)

Con todo, el Papa concede que existen situaciones limites en las que
la violencia estructural no puede ser redimida sino por medio de otra vio-
lencia: “Sin embargo, ya se sabe: la insurreccién revolucionaria —salvo en
el caso de tirania evidente y prolongada, que atentase gravemente a los
derechos fundamentales de la persona y damnificase peligrosamente el bien
comun del pais— engendra nuevas injusticias, introduce nuevos desequili-
brios y provoca nuevas ruinas. No se puede combatir un mal real al precio
de un mal mayor”.(1%

A continuacion intentaré reducir a cuatro tipos las modalidades de
redimir cristianamente la violencia estructural, sin pretender que estas
modalidades se encuentren siempre puras en la realidad, puesto que de
hecho se dan interferencias entre ellas. No obstante me parece que esta
tipologia es objetiva.

22

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



Articulos

A) Postura integrista-espiritualista: Sus defensores insisten en el aspecto
espiritual de la misién de la Iglesia. Ante los movimientos renovadores
destacan que todas esas inquietudes son “temporalismo”. Para ellos no
es éste el mensaje cristiano. Los seglares y sacerdotes que realzan las
repercusiones sociales del Evangelio facilmente se olvidan de puntos
tan importantes como éste: “Mi reino no es de este mundo”.(!®) La reli-
gion es basicamente resignacion, sacrificio y cruz, es caridad —una ca-
ridad entendida a su manera—. Estos grupos suelen abrigar en su seno
a los conservadores a ultranza, que como norma general son de gran
intransigencia, considerandose con el monopolio de la verdad, y dis-
puestos a rechazar, en nombre de Dios, violentamente a los que inten-
tan caminos violentos para derrocar la violencia establecida. Posible-
mente existe entre ellos gente honrada en su piedad individual, pro-
ductos de la formacion religiosa de su tiempo, pero sin una conciencia
de la proyeccion social del Evangelio. Con gran habilidad hacen una
reflexion teoldgica sobre textos del Evangelio y sobre actitudes y pala-
bras de Cristo, falseando y mutilando el Evangelio, sin tener en cuenta
su complejidad, ni los mas serios estudios cientificos de los tedlogos
sobre la interpretacion de la Sagrada Escritura. Se olvidan de la dialéc-
tica interna del Evangelio. Se indignan de que se trate de estos temas.
En ello ven siempre una demagogia barata o a marxistas camuflados
dentro de la Iglesia, incluso entre sacerdotes y obispos. Ante estos ata-
ques piensan que hay que reaccionar fuerte y violentamente. No pien-
san de qué tipo es su violencia. Segin ellos, es la reaccion justa. Los
que patrocinan el otro tipo de violencia, los que luchan contra la vio-
lencia establecida, son unos acomplejados, desequilibrados, psiquica-
mente destrozados. No creo que digan que Tomas de Aquino fue un
desquiciado por plantear en su tiempo, Edad Media, el problema de
la violencia ante la tirania: “El régimen tiranico no es justo por no or-
denarse al bien comun, sino al bien particular del gobernante... Por
tanto, la perturbacion de ese régimen no tiene caracter de sedi-
cién...”U7D Si es cierto que el Evangelio habla de presentar la otra
mejilla al recibir una bofetada, se olvidan de que el mismo Cristo,
cuando le golpearon una mejilla injustamente, pregunta por qué se le
hace esa injusticia.(1®

En mi opinién, en esta actitud puede esconderse una postura co-
moda y simplista, o lo que seria todavia peor, una defensa del “status
quo” que les favorece, convirtiendo a la religién en opio del pueblo. A
veces la Iglesia, como jerarquia, ha podido y puede estar comprometi-
da con estos grupos de “élites” tradicionales. Ya conocemos la imagen
que en este caso presenta la Iglesia. Pudiera quiza alguno creer que
exagero o hago la caricatura de esta actitud, pero quienes estén intere-
sados pueden comprobarla en publicaciones como “El Cruzado Espa-
fiol”, y los documentos provenientes de la organizacién internacional
“Pro Defensa de la Tradicién, Familia, Religion y Propiedad” (Brasil,
Argentina, etc....). Como un buen ejemplo de esta mentalidad, descu-
bridora de comunismo en todas partes, puede leerse el articulo: Jesui-
tismo Comunista, el Agitador Pedro Arrupe, aparecido en el Semanario
Alerta, Guatemala 31 de agosto de 1969.

Aunque aqui nos estamos refiriendo exclusivamente a posturas de
cristianos sobre la redencién de la violencia, no estaria de mas aludir

23

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



Articulos

a la actitud de algunos intelectuales y politicos latinoamericanos de
tendencias arraigadamente anticlericales. Ellos ven en los esfuerzos
socialmente renovadores de la Iglesia Catdlica s6lo un oportunismo en
busca de nuevas clientelas, y pretenden cerrar la boca de la Iglesia
recordando la corresponsabilidad de la Iglesia Catélica en las estructu-
ras antisociales que ahora se denuncian. Tipica expresién de esta acti-
tud serian algunos articulos de Alberto Lleras Camargo en Visién, pu-
blicados alrededor de hace un afio.

B) Una segunda postura seria la representada por Charles de Foucauld:
Consistiria en el rechazo no solamente de toda violencia, entendida ésta
desde la injusticia, sino atin de todo uso de fuerza fisica para conseguir
los objetivos evangélicos de paz y amor entre los hombres. Como re-
presentante de esta via puede ser elegido el ejemplo del P. De Foucauld
y de sus discipulos, que se acercan, si, a las victimas de la violencia,
pero no para luchar por ellas, sino para ser testimonio de la paz y el
amor universal, para ser levadura viviente y condensacién de aquellos
valores, que deben estar presentes en todo compromiso cristiano.

Tres grandes realidades, segin el P. René Voillaume, sostienen la
actitud de los Hermanitos de De Foucauld: la inmortalidad del hom-
bre, ser espiritual. que espera por la resurreccién de Cristo la imstau-
raclén definitiva de un orden nuevo; la condicién dolorosa y violenta
de la corta existencia humana; y la del amor universal. Actitud que
no debe ser interpretada como un sueno o un idealismo descarnado,
sino como la persecucion de un ideal de amor, que mira mas alla de
este mundo hacia Cristo vivo y resucitado, pero sin dejar de ser leal y
fiel a la condicion humana y a sus limites. ..

Nada de esto supone una debilidad pasiva, sino al contrario una fe
firme en que la masa humana necesita urgentemente de esta levadura
de amcr y de paz. Supone, si, retirar por vocacion personal, la propia
existencia de perspectivas terrestres para situarla en la perspectiva
unica del Reino de Dios, perspectiva que debe ser anticipada por algu-
nos de los discipulos de Cristo. No se trata de una vocacién universal.
Otros cristianos habran de cumplir otras tareas, las de instaurar las
condiciones de una paz verdadera en el mundo... quieren testimoniar
(los Hermanitos) el aspecto trascendente del Cristianismo, tal como se
refleja en el Cristo paciente, que por amor se entrega silenciosamente
a la muerte con la esperanza cierta de una resurreccion salvadora. La
“lucha” por la justicia como imperativo del amor, y el caracter cris-
tiano de los valores terrenos, quedan algo oscurecidos en esta posi-
cién”.(1% En nuestro medio Centroamericano encontramos una postura
similar a la que acabo de exponer en la actitud del sacerdote-monje y
poeta, Ernesto Cardenal; mientras vive dedicado a la contemplacion en
el Archipiélago de Solentiname, Nicaragua, critica la violencia esta-
blecida con su testimonio de paz y amor y también con su verso de
denuncia profética (Léanse sus “Salmos violentos para hoy en Nicara-
gua”), pero sin pasar a la accién.

C) Redencién violenta de la violencia: El representante mas famoso de es-
ta postura quizd sea Camilo Torres, sacerdote colombiano que murid
luchando en la guerrilla. El camino recorrido por Camilo fue muy duro
y penoso. En torno a él se ha escrito mucho y se le ha calumniado no

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



Articulos

poco. Para mi fue un hombre sincero y valiente, que descubri6 la pro-
yeccion social del Evangelio y que lleg a la conclusién de que el unico
camino para lograr el cambio de las estructuras era el de la lucha ar-
mada. Me parece notable la sinceridad de sus planteamientos. Juzgan-
do al clero colombiano de hace unos afios, del cual él era parte, decia:
“Yo considero que el clero colombiano, por lo menos en la impresién
que deja ante la opinién publica, aparece con una mentalidad mas feu-
dal que capitalista y, en el mejor de los casos, con una mentalidad ne-
tamente capitalista. La mentalidad feudal se caracteriza fundamental-
mente por el deseo de posesion, haciendo caso omiso del lucro, de la
productividad y del servicio a la comunidad. La mentalidad capitalista,
por el deseo del lucro, sin considerar el servicio a la comunidad”.(20)
Para hacer justicia a todo el mundo he de afiadir que existen hoy, a
tres o cuatro afos de este juicio de Camilo Torres, fermentos renova-
dores y audaces realmente magnificos en el clero colombiano, cuya
evolucién rapida es incontestable.

Ante la imposibilidad de romper las estructuras colombianas busca
la unién de las fuerzas no alienadas y con gran honradez afirma: “Yo
no me considero representante de la clase popular colombiana, ni jefe
del Frente Unido ni lider de la revolucién colombiana, porque no he
sido elegido por el pueblo. Aspiro a ser aceptado por éste como un ser-
vidor de la revolucién”.(D

A esta exigencia llega precisamente por la esencia del Catolicismo,
por el amor al préjimo: “Este amor para que sea verdadero, tiene que
buscar la eficacia. Si la beneficencia, la limosna, las pocas escuelas
gratuitas, los pocos planes de vivienda, lo que se ha llamado la “cari-
dad”, no alcanza a dar de comer a la mayoria de los hambrientos, ni a
vestir a la mayoria de los desnudos, ni a ensefiar a la mayoria de los
que no saben, tenemos que buscar medios eficaces para el bienestar de
las mayorias. Esos medios no los van a buscar las minorias privilegia-
das, que tienen el poder, porque generalmente esos medios eficaces
obligan a las minorias a sacrificar sus privileglos. Por ejemplo, para
lograr que haya mas trabajo en Colombia, seria mejor que no se saca-
ran los capitales en forma de délares y que mas bien se invirtieran en
el pais en fuentes de trabajo. Pero como el peso colombiano se desva-
loriza todos los dias, los que tienen dinero y tienen el poder nunca van
a prohibir la exportacion del dinero, porque exportandolo se libran de
la devaluacién. Es necesario entonces quitarles el poder a las minorias
privilegiadas para darselo a las mayorias pobres. Esto, si se hace rapi-
damente es lo esencial de una revolucién. La revolucién puede ser paci-
fica si las minorias no hacen resistencia violenta”.(22

En su apertura para lograr este cambio no tiene dificultad en bus-
car la cooperacion de los marxistas, y se basa para esto en la afirmacion
de la carta de Juan XXIII “Paz en la Tierra”: “Se ha de distinguir
también cuidadosamente entre las teorias filoséficas sobre la natura-
leza, el origen, el fin del mundo y del hombre, y las iniciativas del or-
den econdmico, social, cultural o politico... porque las doctrinas, una
vez elaboradas y definidas, ya no cambian, mientras que tales inicia-
tivas, encontrandose en situaciones historicas continuamente variables,
estan forzosamente sujetas a los mismos cambios. Ademas, quién puede
negar que, en dictados de la recta razén e intérpretes de las justas as-

25

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



Articulos

26

piraciones del hombre, puedan tener elementos buenos y merecedores
de aprobacién? Teniendo presente esto, puede a veces suceder que
ciertos contactos de orden practico, que hasta aqui se consideraban co-
mo inutiles en absoluto, hoy por el contrario sean provechosos, o pue-
dan llegar a serlo. Determinar si tal momento ha llegado o no, como
también establecer las formas y el grado en que hayan de realizarse
contactos en orden a conseguir metas positivas, ya sea en el campo eco-
némico o social, ya también en el campo cultural o politico, son puntos
que sOlo puede ensefiar la virtud de la prudencia, como reguladora
que es de todas las virtudes que rigen la vida moral tanto individual
como social”.(#® Siempre, por supuesto, con su honradez caracteristica,
deja clara su separacion ideolégica de los marxistas: “Los comunistas
deben saber muy bien que yo tampoco Ingresaré a sus filas, que no soy
ni seré comunista, ni como colomblano, nl como sociélogo, ni como cris-
tiano, ni como sacerdote”.(%)

Cuando su conviccién llega a ser que no existe ya otro camino,
consecuente con su compromiso total, escoge la lucha armada con to-
das sus consecuencias.

Qué decir de esta postura? El empresario venezolano, Carlos Acedo
Mendoza, seglar cristiano miembro de la comisién venezolana “Justicia
y Paz”, y director de la Oficina de Estudios Sociales y Econoémicos
(OESE), aunque considera errada la decisidon final de Camilo, afirma
lo siguiente: “Se podré o no estar de acuerdo con el analisis que Camilo
presenta sobre Colombia. Sin embargo, no puede dudarse tan facil-
mente de que sea un analisis sociolégico sobre el que hay que pensar
seriamente”.(?®. Considero mi opiniéon sobre la postura de Camilo
coincidente con la del tedlogo Ignacio Ellacuria: “Como en el caso de
los Hermanitos (de De Foucauld), pero en el otro extremo, si hace re-
saltar uno de los aspectos fundamentales del mensaje cristiano (la lu-
cha absoluta contra la violencia, la pasién fundamental por la justicia),
deja oscurecidos otros. ;Los niega? Este seria el punto de discusion.
La respuesta podria ser en sus lineas generales: el tipo de solucién
ejemplificado en Camilo Torres, hecha abstraccién de incidencias no
sustancialmente coexas con el fondo de su solucidn, no niega forzosa-
mente valores cristianos fundamentales, aunque corre el grave peligro
de hacerlo. Por eso es tentacion, pero no pecado. Ahora bien, hay tenta-
ciones que deben afrontarse, ain con grave riesgo, si es que estan en
juego valores superiores y la situacion es una situacién limite”.(26) Ya
vimos que este caso limite era aceptado por el magisterio de la Iglesia
como una posibilidad real. Definirlo es lo que constituye toda su com-
plicacion. Lo cual no es extrafio, si recordamos cémo se dividié la Igle-
sia Francesa durante la Segunda Guerra Mundial, ante el problema de
si debia apoyar la resistencia activa violenta contra la ocupacién nazi,
o colaborar con el régimen de Petain. O si recordamos la bendicién
dada por casi todo (no todo) el Episcopado espafol a la rebelién de
Franco contra el régimen republicano; bendicion que muchos cristia-
nos y sacerdotes y obispos espanoles han visto mas tarde como pre-
sentando problemas mas complicados que los que vid en el principio de
la sublevacion.

Por lo demas, antes de acabar con este parrafo, en que he expuesto
la postura cristiana de Camilo Torres, la que él en conciencia, como

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



Articulos

cristiano eligi6, no la mia, debo anadir lo que ya se ha escrito en otro
lado: la redencion cristiana de la violencia por medios violentos arma-
dos nunca debe defenderse, ni en casos limites, sin admitir que a la
conciencia cristiana le repugna profundamente “cualquier tipo de te-
rrorismo”, sobre todo (cuando) ataca y siega indiscriminadamente vi-
das humanas (inocentes) o propiedades indispensables para la subsis-
tencia de grupos humanos (enteros): por ejemplo, destruccion de cose-
chas de arroz en Vietham, etc.”(26bis)

D) Finalmente hay una cuarta postura, bastante compleja, y con diversas
manifestaciones dentro del cristianismo; pudiéramos llamarla: reden-
cién de la violencia por la resistencia activa no armada: Me fijaré en
unos cuantos lideres principales de este movimiento: dos de ellos lu-
chando por sectores infradesarrollados en un pais desarrollado: Martin
Luther King y César Chavez. Otros dos luchando por la revolucion de
estructuras en el mundo latinoamericano: los Obispos Helder Camara
y Antonio Fragoso. La lucha y las ideas de Martin Luther King son
suficientemente conocidas de todos. César Chavez es lider de los bra-
ceros mexicanos-americanos (“chicanos’) en las vifias de California. El
mismo es un chicano, con el ansia de reformar “la manera como fue
tratado como hombre”. Dice a su gente: “Os hacemos una solemne
promesa: gozar de las riquezas de esta nacién a las que tenemos dere-
cho, desechar el yugo de ser considerados como instrumentos para la
agricultura o esclavos. Somos hombres libres y exigimos justicia”. Su
campana va cobrando caracteres nacionales e incluso el boycot a las
uvas producidas en fincas que no se ajustan a las demandas sociales
de su movimiento, va llegando a otros paises. Y del caso particular de
los trabajadores.en las vinas se va convirtiendo en la “causa” de la
minoria mexicana-americana en pos de sus derechos. Los métodos que
ha seguido son pacificos: la “huelga”, su huelga de hambre, su cam-
pafia de concientizacién, siempre pacificamente. Sus valores estan per-
fectamente representados en la siguiente declaracion: “Si la huelga
cuesta la sangre de un solo bracero o de uno de sus hijos, no vale la
pena hacerla”. Creo importante destacar que en este caso hemos estado
tratando con un seglar catolico, completamente comprometido con sus
obligaciones religiosas y completamente comprometido con sus obliga-
ciones civicas y sociales, un hombre que en su lucha cristiana y civica
ha arriesgado y arruinado su salud.(?"

Pasemos ahora a exponer la postura de redencion cristiana de la
violencia, encarnada, dentro de la misma linea de King y Chavez, pero
mas en nuestro medio, por los dos obispos brasilefios, Dom Helder Ca-
mara y Dom Antonio Fragoso.

En su postura Helder Camara parte del hecho de que la violencia
es hoy omnipresente y multiforme. Es facil hablar sobre ella —dice—
o bien para condenarla sin apelacion, sin distinguir aspectos ni causas,
o bien para atizarla desde lejos a modo de guerrilleros de salén. Es, en
cambio dificil hablar de ella, cuando se esta comprometido en el cora-
z6n de los acontecimientos, y cuando se ve que algunos de los hombres
mas generosos la eligen como medio extremo. Para comprender la pro-
blematica de la violencia, contintia diciendo, hay que hacer dos obser-
vaciones: primera, el mundo entero necesita una revolucién estructu-

27

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



Articulos

28

ral: no bastan revisiones timidas. Esta revolucion estructural es nece-
saria en el mundo subdesarrollado, que padece un colonialismo eco-
némico interno, una politica, feudo de privilegiados y una ensefianza
retrasada frente a los avances técnicos. Es necesaria también en el
mundo desarrollado, y lo prueba aludiendo a las contradicciones inter-
nas cada vez mas visibles en los dos representantes mas tipicos del
mundo capitalista y del socialista: los EE. UU. y la URSS. La aliena-
cidén, que estos paises y los bloques cuyo liderazgo poseen, padecen se
hizo visible en su accién conjunta del bloqueo de las aspiraciones del
Tercer Mundo en la Conferencia de New Delhi de 1968 sobre el comer-
cio internacional. La segunda observacién es que en el mundo existe
yva una violencia estructural establecida: existe en el mundo subdesa-
rrollado (opresién de masas por minorias, calumnia de todo intento de
cambio como “subversién” y utilizacién del Derecho, o como instru-
mento de los poderosos o como frases altisonantes pero vacias en la
practica). Existe en el mundo desarrollado, y lo prueba dando una serie
de signos que apuntan a esta realidad, de los cuales sélo citamos los
mas tragicos: el paso del movimiento negro de EE. UU. de la no-vio-
lencia, al menos en algunas de sus organizaciones: la guerra sin cuartel
de Viet Nam, con todos sus horrores; el aplastamiento de la liberaliza-
ciéon de Checoeslovaquia, las rebeliones violentas de las juventudes
por todo el mundo desarrollado. Existe, por ultimo, la violencia estruc-
tural que los paises desarrollados de todas las ideologias perpetran
contra el mundo sub-desarrollado. Es comprensible —dice Camara—
que ante esta triple violencia instalada, se elija a veces como camino
de derrocarla la violencia redentora.

A continuacién, Camara expone su propia posicion: Respeta a
aquellos que, en conciencia y con todas las consecuencias, eligen la vio-
lencia redentora, denuncia a aquellos que, de derecha o de izquierda,
causan la violencia establecida y la reaccién violenta contra ella, al
herir la justicia e impedir la paz; manifiesta que su vocacién personal
es la paz, es mejor morir que matar.

Esta opcién personal la justifica el Obispo Dom Helder, acudiendo,
primero, a su experiencia vital personal del Evangelio de Cristo, que
considera revolucionario pero pacifico, y seqiin el cual hay que creer
mas en la fuerza del amor, de la justicia y de la verdad que en la del
odio, la injusticia y la mentira; en segundo lugar justifica su posicién
apelando al realismo politico, y esto por dos razones: porque la reac-
cién violenta ante la violencia establecida serd. o aplastada por las
grandes potencias, o desembocara en innumerables y tragicos Viet
Nams; y porque considera que no se puede llegar a una revolucién es-
tructural sin hacer antes una revolucién cultural, de mentalidades, des-
de la base del pueblo.

Apela a los jovenes a que contribuyan a esta empresa; los de los
paises sub-desarrollados, esforzdndose por pensar modelos autdctonos
para nuestros paises, sin los cuales no servira de nada llegar al poder;
ademas, simultaneando una presién moral y valiente sobre los podero-
£0s con una preparacion seria para sus futuras responsabilidades; des-
cartando el espejismo de alianzas politicas oportunistas que acaban
favoreciendo a los mas poderosos; practicando el realismo y la humil-

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



Articulos

dad de aceptar complementarse a nivel continental; viviendo el riesgo
de privarse de toda tutela de fuera del continente; evitando imperialis-
mos de las naciones grandes de América Latina con las pequenhas; y
por fin —tipico de su pensamiento— fomentando la solidaridad con
Africa, con la que tenemos una deuda de siglos por la esclavitud, y con
Asia, en donde se jugara la suerte del desarrollo del Tercer Mundo. A
los jovenes de los paises desarrollados les pide que en lugar de emigrar
a promover violencia en nuestras tierras, se entreguen a la tarea de
concientizar sus propios paises sobre la necesidad de una revolucion
global.

Dom Helder acaba resumiendo su experiencia vital, obtenida en la
contemplacion del Berlin dividido de hoy: “Sélo hombres de unidad in-
terior —dice— de vision planetaria, de corazén universal, lograran el
milagro de ser “violentos™ como los profetas, revolucionarios como el
Evangelio, verdaderos como Cristo, sin herir el amor”.(28)

Dom Antonio Fragoso nos ayuda a especificar mas aun la posicién
profética de Dom Helder Camara, que a veces puede sonar a demasia-
do lirica. Cristo —nos dice— fué un libertador, espiritual y temporal.
Vino a liberarnos de la violencia cuyas raices estan en la explotacion
del hombre, de todo el hombre. Es violencia no respetar el derecho
del hombre a ser creador auténomamente. Nuestra sefial de que so-
mos cristianos es el amor, que nos obliga no s6lo a juntar las manos en
el Padre Nuestro que rezamos en la misa, sino a juntarlas también en
la lucha por liberar a los hombres de la opresién. Exige que este testi-
monio cristiano sea dado por los obispos y sacerdotes y religiosos los
primeros, “Socializando” sus bienes y renunciando a viejos respetos
feudales, y ademas denunciando proféticamente a quienes llaman “sub-
versivos” a los que luchan en primera linea por la justicia.

Desde su pequenia didcesis de Crateu, en el Nordeste brasileno, azo-
tado por la miseria y la injusticia, Dom Antonio Fragoso especifica
cudl cree €l que es la mision de los cristianos en cada sitio; y asi nos
explica mas lo que Camara llamé “revolucion cultural”. Fragoso dice:
Hay que conscientizar y politizar al campesino analfabeto, para que
sea protagonista de la lucha por su liberacién, y hay que hacerlo con
moldes culturales apropiados a este campesino, por respeto a él. La
accion del cristiano, cualquiera que sea su puesto en la Iglesia, sera
(ndtese que el contexto en el que él habla es rural): primero, unir a los
pequefios campesinos; segundo concientizarlos y politizarlos, tercero
darles por medio de una educaciéon cooperativista, el arma econémica
que necesitan. “Conscientizar” es “darles una conciencia critica, capaz
de comprender las contradicciones del régimen en que viven, de juz-
garlo, de conquistar una independencia frente a ese régimen y ser ca-
paz de decidir por si, usando su derecho de autodeterminacién”.

Esto es lo que el pedagogo Paulo Freire comenzé a hacer en el Nor-
deste brasilefio, y le expulsaron. De aqui la responsabilidad de los lide-
res eclesiasticos, a quienes no es tan facil expulsar. Esta concientiza-
cién, explica Fragoso, ya por su cuenta, es una exigencia de conciencia
social: por eso, a su modo de ver, es plenamente evangélica.

Qué significa unir a los pequefios campesinos? Significa estrechar

29

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



Articulos

su solidaridad fraterna en sus pequefias comunidades humanas. .. don-
de ellos consiguen reunirse, discutir sus problemas, promover lide-
res... elaborar pequefnos proyectos y realizarlos con sus propios re-
cursos. Asi se crea democracia. Ayer cada pequeno campesino apelaba
al alcalde, quién iba a hablar al alcalde? el jefe de policia local; y al je-
fe? y al terrateniente? y al gobernador? Fragoso denuncia esto: Es pre-
ciso liberar al hombre de este servilismo. Cuando sean adultos y libres,
exigiran con eficacia de parte de las autoridades constituidas, justicia y
respeto a sus reivindicaciones. Es preciso que el pueblo se constituya
en grupo de presién, que adquiera poder por esta revolucion cultural y
humana.

Y la lucha armada? —se pregunta. Si es necesaria, como recurso
extremo, después de este intento serio de revolucién cultural, se acepta
como ultimo medio de redencién de la violencia establecida. Pero el
decidir cuando ha llegado este momento, si es que llega, no le compete
al Obispo. Lo que si le compete y es obligacion suya y de todo cristiano
es impulsar esta promocién humana, en nombre del Evangelio, porque
el Evangelio es esperanza de justicia. Si se llaman “subversivos” —ter-
mina diciendo Fragoso— a quienes luchan por la justicia, se acabé la
esperanza de los pobres. Entonces si que se les habra puesto en el des-
pefiadero de la subversion.(®

Se puede decir con objetividad que las posturas de estos dos obis-
pos brasilefios estan fundamentalmente recogidas quizas con algo me-
nos de fuerza y vibracién personal, por ser un documento colectivo,
en las conclusiones pastorales del segundo encuentro latinoamericano
de Ol;ispos Catodlicos celebrado en Medellin en agosto-setiembre de
1968. G0

Naturalmente que en honor a la verdad hay que anadir que no
es lo mismo aprobar y suscribir un documento colectivo, y luego lle-
varlo a la practica consecuentemente. Reconozco que no toaos ius
Obispos ni todos los sacerdotes, ni todos los cristianos latinoamerica-
nos estan llevando a la practica estas orientaciones sociales. Pero con
igual honradez hay que reconocer que cada vez son mas los que, sin
ambigiliedades, estan decidiéndose a aplicarse a este trabajo con toda
su alma.

CONCLUSION:

He intentado dar una vision clara de la problematica religiosa en tor-
no a la violencia institucionalizada en América Latina; dejando de lado
otros aspectos de importancia: proyecciones biolégicas y psicolégicas de
la violencia, la guerra, el golpe de estado, la carrera armamentista, etc.
Creo haber hablado con objetividad y reflejado la complejidad de este
problema, en el que al lado de algunos principios doctrinales no se pue-
den evitar los juicios de valor politicos y las decisiones dificiles y persona-
les de conciencia. Doy paso al Lic. Gaitan para que nos haga el analisis de
la situacién de Guatemala.

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



Articulos

)

2)

3

(€Y

NOTAS TEXTUALES Y REFERENCIAS

Véase la conferencia del R.P. Dr. Karl Rahner, S. J., “Das Konzil, Ein Beginn”
(E1 Concilio, un principio), Herder, Freiburg, 1966.

Constitucion Dogmadtica del Concilio Vaticano II “Luz de los pueblos”, N° 13.
Todos los documentos del Concilio Vaticano II se citaran segin la edicién: Docu-
mentos Completos del Vaticano II, Mensajero-Bilbao y Sal Terrae-Santander,
1966, 4® edici6n. Esta cita estd en la pag. 19.

Véase el Capitulo III de la 12 parte de la Constitucién Pastoral del Vaticano II
“Los Gozos y Esperanzas”, pags. 150-155 de la edic. citada, especialmente el N° 38,
pags. 154-55.

Véase también: Rahner, S. J.,, Karl, “Sobre la Relacién entre la naturaleza y la
gracia”, en “Escritos de Teologia”, Tomo I, pags. 325-347, especialmente los pa-
rrafos sobre el llamado ‘“existencial sobrenatural”, pag. 330 con la nota corres-
pondiente. Complétese con el articulo del mismo autor: “Naturaleza y Gracia”,
en “Escritos de Teologia”; Tomo IV, pags. 215-243, especialmente pag. 237. Los
Escritos de Teologia han sido editados por Taurus Ediciones, Madrid, 1961 (am-
bos tomos citados).

Evangelio segiin San Mateo, 28, 19.

(4-bis) Véase Eugene Hillman, “Tarea principal de la mision”, en la revista “Conci-

(%)
(6)
(Y)]
®

(€:))

(10)

(1D

lium”, N° 13, marzo 1966, pag. 329; véase también Edward Schillebeeckx O. P.,
“Iglesia y Humanidad”, en “Concilium”, N°? 1, pags. 86-87, enero 1965; también
Karl Rahner, S. J., “El Cristianismo y las Religiones no Cristianas”, en Escritos
de Teologia, Tomo V, pag. 154 (42 tesis), Madrid, Taurus, 1964. Aludo también a
los diversos articulos del P. Rahner sobre el Cristianismo como “didspora” o
exilio dentro del mundo, como ‘“pequefio rebafio”, fermento del mundo, etc. La-
mento no tener a mano estas ultimas referencias bibliograficas.

“Luz de los pueblos™, Nos. 15 y 16, pags. 21-23 de la edicién citada.
Ibid.,, Nos. 1 y 40, pags. 7 y 48-49 de la edicién citada.
“Los Gozos y Esperanzas”, N? 3, pag. 126 de la edicién citada.

Rahner, Karl, “Demokratie in der Kirche?” (“Democracia en la Iglesia?”) en la
revista “Stimmen der Zeit” (Las voces del tiempo), Munich, 182 (1968) 1-15; este
articulo se encuentra resumldo en la revista “Selecciones de Teologia”, de la Fa-
cultad de Teologia de S. Francisco de Borja, San Cugat del Vallés, Barcelona,
Espaiia, vol, 8, Abril-Junio 1969, N? 30, pags. 193-201; véase “Los Gozos y Espe-
ranzas”, N° 62, Gltimo parrafo, pig. 181 de la edicién citada: “... para que puedan
realizar su funcién reconézcase a los fieles, tanto clérigos como seglares, la justa
libertad de investigar, de pensar, e incluso de expresar su pensamiento con hu-
mildad y fortaleza en aquellas cosas en las que son expertos”. Aparte las consi-
deraciones generales del mismo documento sobre la primacia de la conciencia
personal, incluso equivocada por “ignorancia invencible”. (Véase N° 18, pag. 136
de la edicién citada).

Pablo VI, Carta Encliclica “El Desarrollo de los Pueblos”, N° 81, citado segin:
A. Alvarez-Bolado y otros, “Teologia y Sociologia del Desarrollo”: comentario
a la “Populorum Progressio”, Madrid, Razén y Fe, 1968. pag. LIIIL

Maia. Orlando: “En qué medida seria legitimo o uso da violencia na transfor-
macao da sociedade?”’, en CIDOC Informa (servicio periédico de informacién del
Centro Intercultural de Documentacién de Cuernavaca), Documento 142 de 1969.

Ignacio Ellacuria, S. J., “Violencia y Cruz”, en Publicaciones de la Universidad
de Deusto, Facultad de Teologia, IV Semana de Teologia: “Qué aporta el Criastia-
nismo al Hombre de hoy?”, Bilbao, Mensajero, 1969, pag. 284.

N

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias



Articulos

(12)
(13)

(14)

(15)
(18)
17
(18)

a9
(20)

(21
(22)
(23)
24)
(25)

(26)

Ibid., pags. 289-292.

Pablo VI, Discurso en la Apertura de la Segunda Conferencia General del Epis-
copado Latinoamericano, Bogota, 24 de Agosto de 1968, citado segin: Comsejo
Episcopal Latino Americano (CELAM), La Iglesia en la Actual Transformacién
de América Latina a la luz del Concilio, Tomo I, Secretariado General del CE-
LAM, Apartado Aéreo 5278, Bogota, 1969, pag. 36.

Pablo VI, Carta Enciclica “El Desarrollo de los Pueblos”, N° 32, pags. XXXIII y
XXXIV de la edicién citada.

Ibid., N° 31, pag. XXXIII de la edicién citada.

Evangelio segiun San Juan, 18, 36.

Tomas de Aquino, Summa Teologica, 22 2ae. q. 42, 2 ad tertium.
Evangelio segin San Mateo 5, 39; Evangelio segin San Juan 18, 22-23.
Ignacio Ellacuria, obra citada, pags. 297-298.

Camilo Torres Restrepo, “Camilo Torres”, CIDOC Sondeos, N° 5, Centro Inter-
cultural de Documentacién, Cuernavaca, Apartado 479, Estado de Morelos, Mé-
xico, 1966, pag. 20/270.

Ibid., pag. 28/231.
Ibid., pag. 29/321-327.
Ibid., pag. 30/330-331.
Ibid., pag. 30/330.

Carlos Acedo Mendoza, “El Che Guevara y Camilo Torres”, en la revista vene-
zolana de cultura SIC, Abril 1968, pag. 184.

Ignacio Ellacuria, obra citada, pags. 303-304.

(26-bis) Juan Hernandez-Pico, S. J., “Hacia una Teologia de la Violencia; reflexiones

27

(28)

29)

(30)

32

sobre la postura cristiana ante la violencia revolucionaria”, en la revista Estu-
dios Centro Americanos (ECA), N°¢ 239, julio 1968, pag. 208.

Véase el articulo principal de TIME, “The Grapes of Wrath, 1969: Mexican-Ameri-
cans on the march” (Las uvas de la ira, 1969: los Mexicanos-Americanos se ponen
en marcha), 4 de julio de 1969, pags. 10-15.

Don Helder Camara, Arzobispo de Olinda-Recibe (Brasil), “Unica Opcao, a vio-
lencia?”, Conferencia pronunciada na Sala de Mutualidade, Paris, Abril 25 de
1968, segiin CIDOC Informa, Documento 107 de 1968; y del mismo autor: “Carta
a los jovenes”, en la revista CRITERIO de Buenos Aires, 41, (1551), 482-483, 11 de
julio de 1968.

Don Antonio Batista Fragoso, Obispo de Crateu (Nordeste de Brasil), “Evangelio
y Justicia Social”, en la revista CUADERNOS EN MARCHA, Montevideo, 17,
12-20, citada aqui segin CIDOC Informa, Documento 124 de 1969.

Segunda Conferencia General del Episcopado Latinoamericano, La Iglesia en la
Actual Transformacién de América Latina a la Luz del Concilio, Tomo II, Con-
clusiones, 2 Paz, III Conclusiones Pastorales, pags. 74-76 de la edicién citada.

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeén Caias





