LA EUCARISTIA Y LOS HOMBRES DE HOY

Karl Rahner, S.J.

He aqui el titulo de uno de ‘Ios temas tratados por este teélogo jesuita mundialmente conocli-
do, sobre todo desde que sus intervenclones como Perito del Concilio Vaticano Il suscits el Interés
de los Padres conclliares y del gran pablico en general por conocer més de cerca sus escritos.

En & desarrolla y afina los conceptos tradicionales sobre la Educaristia de modo que pue-

dan ser asimilados por las mentes de nuestros contemporineos, haciendo con ello un inapreclable
servicio a la Iglesia.

Como una muestra de lo que valen sus elucubraciones presentamos aqui la traduccién del
Cap. VI que él titula “La visita al Santisimo Sacramento”, esperando que pronto pueda ser cono-
cido el libro entero en su traduccién espafiola. De momento existe una traduccién francesa del
original alemin, hecha por el Canénigo Charles Muller, que se puede conseguir en ia Editorlal

Mame 1,

Para tratar de este tema seria necesario co-
menzar por unas cuantas generalidades sobre la
meditacién, el recogimiento, el silencio, la ora-
cién, la piedad privada. Aqui las suponemos
adquiridas.

Es, con todo, probable que los problemas y
las dificultades suscitadas a prop6sito de las
“visitas” al Santisimo Sacramento, es decir de
la oracién ante el Sacramento de la Eucaristia
conservado en el sagrario, tienen de hecho fre-
cuentemente un objeto mas general: la oracién
contemplativa privada y de cierta duracién; y
en cuanto a las objecciones puestas contra la
“visita” misma, ;no serian con mucha frecuen-
cia especies de motivaciones intelectuales ale-
gadas como una reaccién para sustraerse a las
exigencias de la actitud contemplativa? ;O en
otros términos: ;conocéis muchas personas que
se entregan voluntariamente y extensamente a
la meditacién y que por otra parte experimen-
ten dificultades ante la *“visita”? En todo caso
no estaria mal el invitar a todos aquellos que
se declaran en contra de ella a que examinen
mejor su actitud y se pregunten si sus objec-
ciones no traicionan mas bien en realidad la
reaccién del hombre que, absorbido por sus ocu-
paciones, se esfuerza en sustraerse a Dios hu-
yendo del recogimiento, incapaz de soportar esta
paz de Dios que juzga y que purifica.

Una tradicién milenaria.

Los que ponen en tela de juicio el sentido
de la ‘visita” conviene que conozcan la extre-
mada fragilidad de las teorias que se alegan,
apoyandolas en la historia de los dogmas y de

1. En la Orientacién que publicamos al comienzo de
este nimero de “ECA’ podra hallar el lector las ra-
zones que aconsejan la publicacién de este articulo.

la piedad. De ordinario adolecen del defecto de
dar una interpretacién errénea a hechos exac-
tos. Que los tales no los invoquen para recusar
la doctrina del Concilio de Trento o sencilla-
mente para no tenerla en cuenta en la practica.

Segiln el Concilio de Trento, es una verda-
dera herejia, una herejia declarada, el negar, en
teoria y en la practica, el deber de rodear a
Jesucristo en el sacramento del altar, de un
culto .de adoracién que revista una forma exte-
rior, o la legitimidad de una fiesta especial en
honor de Jesis-Eucaristia, de las procesiones
eucaristicas, de las “exposiciones”, de las “re-
servas” (cf. Denz. 878, 879, 888, 889). Tales tex-
tos dogmaticos dejan evidentemente en las som-
bras varias cuestiones: ;jcual es la significacién
intrinseca de todas estas cosas? jCuél es el
puesto que tiene el culto eucaristico de adora-
ci6bn y la practica de la sagrada reserva en el
conjunto de la vida cristiana y de la accién li-
tirgica? Es evidente que ha habido en el curso
de la historia de la Iglesia épocas y expresiones
de la piedad cristiana que han podido dar la
impresién, como se ha dicho con mala intencién,
de que la misa matinal sélo servia para conser-
var la hostia destinada a la bendicién vespertina
con el Santisimo Sacramento. Por su parte, la
Iglesia oficial no ha intervenido con bastante
energia y se han seguido verdaderas distorsio-
nes en el sentido eucaristico. Pero ello no toca
al fondo de la cuestién.

Aun cuando el motivo primario de la sagra-
da reserva fuera la comunién a los enfermos,
la definicién del Concilio de Trento asi como
una préactica varias veces secular, uninime y
fructuosa, compartida por los santos més inspi-
rados, no deja la menor duda sobre “el valor
especifico y global de la devocién al Santfsimo

211

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeoén Cafas



Sacramento fuera (si asi puede decirse) del
Sacrificio mismo, bien se trate de ejercicios de
piedad personal o de ciertas formas publicas y
comunes, tales como las “bendiciones” y las
“exposiciones”, Tenemos en ellas manifestacio-
nes de una fe auténticamente cristiana. Pero, al
decir esto, no intentamos abogar por toda clase
de manifestaciones en este terreno: ni por la
exposicién del Santisimo Sacramento durante
la misma misa, ni por el gusto de tener exposi-
ciones “por el placer de ver la hostia”, que lleva
a la multiplicacién indiscreta de esta practica,
ete.

El “ideal” de la vuelta a la antigiiedad.

Quiero subrayar también la vanidad de un
argumento aducido frecuentemente contra la
devocion eucaristica fuera de la misa: el hecho
de que no ha existido siempre en la Iglesia.

Seria empobrecer considerablemente el pa-
trimonio de la piedad catblica y ceder ante un
falso romanticismo el volverse constantemente
hacia la préactica de la Iglesia en las primeras
edades y denegar el caracter evolutivo de la
piedad en el curso de la historia. Porque “el
cristianismo se desarrolla en la Historia”. Y una
practica milenaria, que no aparece en la historia
de los mil primeros afios, tiene con todo sus
derechos. Si se quiere erigir en regla absoluta
de piedad la practica de los primeros siglos,
hay que ser légico y hay que aplicarla a todos
los casos: al ayuno, a la estima universal con la
que se rodeaba a la virginidad hasta el punto
de depreciar el matrimonio, a la duracién (que
hoy encontramos bien excesiva) de los oficios,
al pesado aparato de las practicas de la vida
monastica, etc. Los criterios de autenticidad
cristiana no podemos ir a buscarlos sino en el
Espiritu de la Iglesia, de la Iglesia de todos los
tiempos, ¥y en una humilde reflexién sobre las
estructuras fundamentales de la realidad cris-
tiana.

Aun cuando estas estructuras existan y la
Iglesia esté alli para atestiguarlas, esto no quie-
re decir que las consecuencias a las que con-
ducen no tengan también su historia y que lo
mismo en el terreno teérico que en el prictico
hayan alcanzado en cualquier época el mismo
grado de explicacién.

Pero desde el momento en que afloran neta-
mente a la conciencia de la Iglesia, constituyen
un aspecto esencial de su existencia. Y es dar
muestra de una gran falta de sentido histérico
(como si se pudiera remontar el curso de la
Historia!) el querer, en nombre de cierta “pure-
za”, volver a sus formas primitivas las realida-
des eclesiales, cuando estas han alcanzado un
cierto grado de desarrollo. Hay que decir maés
bien que en la Iglesia, como en la vida del in-
dividuo, existe un “devenir” y que este devenir
goza de un derecho de posesién. Ello no vale

212

tan sélo para las verdades de carécter teolégico.

Si se tiene en cuenta estos principios gene-
rales de apreciacién referentes al desenvolvi-
miento y al uso de las “cosas de la Iglesia”, y
si se considera el caracter universal, poderoso,
duradero y claramente manifestado, de las apro-
baciones y los alientos instantes que ha recibido
de parte de la Iglesia esta piedad eucaristica
extra-oficial, si recuerda cémo la Iglesia ha re-
husado abandonar la practica de la sagrada re-
serva, cual sea la doctrina que profesa sobre el
caracter latréutico de la devocién al Santisimo
Sacramento... seria insensato predecir la des-
aparicién de este culto; lo cual no quiere decir
que no pueda pasar en el porvenir por algunas
vicisitudes. En este sentido la enciclica “Media-
tor Dei” no contenta con preconizar la adora-
cién de la Eucaristia, aboga por las “piadosas y
cuotidianas visitas ante el tabernaculo”. El dere-
cho canénico recomienda también “la visita al
Santisimo Sacramento” (125, 2; 1273), y quiere
que forme parte de la enseflanza religiosa dada
a todos los fieles. Véanse igualmente los cinones
1265-1275, que tratan de la guarda y el culto de
la Sagrada Eucaristia; n6tese que para numero-
sas iglesias es un deber la conservacién del
Santisimo Sacramento.

Pero viniendo a los argumentos intrinsecos, -
;qué sentido debe darse y cual debe ser el con-
tenido de las “visitas”?

Nos parece que no se deberia, como se ha
hecho de ordinario, relacionarlas exclusivamen-
te con la presencia real de Cristo y con la ado-
racién que esta merece como tal. Puede uno
preguntarse en efecto, si este fundamento tra-
dicional, justo en sf mismo, pero algo formalis-
ta, sea sicolégicamente lo bastante poderoso pa-
ra acabar con las resistencias que se oponen hoy
a la practica en cuestién. O bien habria que de-
sarrollar las verdaderas consecuencias.

Una objeccién: la Eucarletia es
esenclalmente alimento.

He aqui la objeccién fundamental que se ale-
ga en nombre de la teologia. Es cierto que Cristo
esta realmente presente en el Santisimo Sacra-
mento. Pero ;cudl es la finalidad de esta pre-
sencia? (El placer de hallarse entre nosotros?
;Para ser adorado y honrado en razén de esta
misma presencia, para presidir en su trono y
conceder audiencias?

Sea que se dé una respuesta afirmativa, o
que se limite la respuesta como la teologia dog-
mética nos invita, a decir que en ello no se da
sino una de las varias motivaciones validas,
convendra en todo caso recordar en primer lu-
gar la ensefianza del Concilio de Trento (Denz.
878): el sacramento de la Eucaristfa ha sido
instituido por Cristo, nos dice, “ut sumatur”
(para que sea tomado en alimento). La estruc-

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeoén Cafas



tura fundamental de la Eucaristia es su caracter
de “alimento”, su relacion al uso que se debe
hacer de ella. Tal es la verdad basica para todo
nuestro razonamiento (...)

Este principio implica ciertamente la presen-
cia real de Cristo, puesto que el alimento ofre-
cido no es otra cosa que su cuerpo y su sangre.
Pero desborda esta simple afirmacién, puesto
que nos presenta el don que nos hace como des-
tinado a ser tomado en alimento. Hay, pues, que
utilizarlo aqui con toda la amplitud de su con-

" tenido.

Siendo esto asi, se ve claramente por dénde
va la objeccién. Es evidente —se dirA— que
Cristo merece la adoracién cuando, se “hace
uso” del mismo, porque estd presente cuando se
nos da como alimento de la vida eterna. Pero
“c6mo”, a partir de este principio bésico, “jus-
tificar” el culto fuera de esta presencia, un
culto que no se confunde con la adoracién del
Sefior necesariamente concomitante a la recep-
cién de su Cuerpo, un “culto que se sitia fuera
de tal recepcién” e independientemente de ella?
Ved a los protestantes: se resisten aqui a hacer
un uso formal de la légica, no se creen autori-
zados por la Escritura para entender asi el culto
eucaristico.

Notemos que el Concilio de Trento justifica
la sagrada Reserva por la necesidad de poder
dar la comunién a los enfermos. No invoca nin-
guna otra razén y en ello se remite a los datos
de la Historia: es efectivamente la necesidad
(o la legitimidad) de recibir la eomunién fue-
ra de la misa lo que ha motivado en un prin-
cipio la sagrada Reserva y no la necesidad de
tener cerca de si a Jesis como “dulce solitario
del tabernaculo”. Considera,  por tanto, la sa-
grada Reserva de las especies en relacién esen-
cial con la recepcién del sacramento y al ha-
cerlo, explica la practica de la sagrada Reserva
en la linea del principio fundamental evocado
més arriba (c¢f. Denz. 879, 889).

Respuesta de la Sagrada Escritura.

Nos basaremos aqui, en 1o que a nosotros se
refiere, unicamente en la Biblia, en los datos
biblicos mas originales.

“El Cuerpo y la Sangre”, es el mismo Sefior.

Comenzaremos por decir que una exégesis ri-
gurosa ve en el cuerpo y la sangre a la persona
del Sefior toda entera. El cuerpo y la sangre
designan aqui a la persona de Jesais en cuanto
encarnada, designan -a su ‘“yo” en su constitu-
cién fisica, este ser vivo que se ha “mezclado”
con la sangre para llenar su cometido de servi-
dor de Dios estableciendo la nueva “Alianza”
en esta sangre. Es pues E]l mismo el que se da
en alimento. Pero entonces, no se trata tan sélo,
en el lenguaje del Nuevo Testamento, del cuer-

po y de la sangre de Jestis en el sentido res-
tringido que el lenguaje moderno atribuye a es-
tas palabras, de tal modo que haria falta recu-
rrir a una especulacién teolégica y a la nocién
de “concomitancia” (Denz. 876) para entender
legitimamente el sentido de las palabras expre-
sas de Jesis y hacerlas designar la presencia
de toda su persona en el sacramento. Pero la
verdad es otra. Lo que Cristo nos da, si nos
atenemos a sus mismas palabras, interpretadas
directamente segin la significacién que tienen
en la lengua aramea, es El mismo. ;No vemos
por otra parte cémo San Juan (6,57) emplea
la primera persona del pronombre personal en
lugar de la “carne” y de la “sangre”? Es por
tanto él mismo todo entero el que él da verda-
deramente en comida. También “la adoracién
estd aqui plenamente justificada, porque se
trata de El “y no de un alimento que se com-
pondria de "elementos”.

La antigiiedad cristiana ha podido adoptar
con respecto a la Eucaristia un comportamiento
de esta clase. Pero tal actitud no podria pre-
sentarse en modo alguno como la interpretacién
exacta y exhaustiva del dato biblico. Por el
contrario, el sentimiento que se ha tenido en
la Edad Media de hallar en la Eucaristia a 1a
Persona encarnada de Jesis esta totalmente de
acuerdo con el espiritu de la Biblia. Y por esto
se puede invocar muy bien a esta para legitimar
todos los actos por los que se entiende testimo-
niar a alguien la consideracién debida a su
naturaleza; y aqui se trata de la Persona de
Jesus! '

Cristo estd alli presente.

Demos otro paso. El lenguaje de la Escritura,
es tan claro como sencillo: si el Sefior, con su
realidad corporal, su poder creador de salvacién
y de la nueva Alianza, se halla allf como ali-
mento, estd “como alimento ofrecido para nues-
tro uso” y no como alimento que se ha tomado
ya. Una frase como esta: “Cristo estd alli como
alimento” no podria significar en el lenguaje
de la Biblia que se halle presente por el hecho
de que sea tomado como alimento, sino mas
bien “que esti presente para ser tomado como
alimento”. El uso del sacramento supone el rea-
lismo de su contenido, este no es la consecuen-
cia: sobre este punto los luteranos estin total-
mente de acuerdo con los catélicos, frente a los
protestantes reformados.

Si se comprende esto, no hay mayor dificul-
{ad en admitir la proposicién siguiente: en tan-
to en cuanto el alimento esta alli, destinado a
ser tomado, el Sefior estd allf para ser recibido
por nosotros; y en tanto en cuanto estd alli
;como es que nosotros no podremos y no debe-
remos venir a é1 como al Sefior que se ha dado
por nosotros y que quiere darse a nosotros?

213

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeoén Cafas



Es preciso decir aqui sin rubor, que la cris-
tiandad, desde los tiempos mas antiguos, ha
desarrollado tranquilamente la idea de que el
alimento sacramental, como el alimento ordi-
nario, no pierde su caracter de alimento a me-
dida que crece el intervalo de tiempo que se-
para las palabras de la consagraci6n del mo-
mento en el que se le recibe. ;No vemos esto
mismo en la misa? Porque de hecho pasa cierto
tiempo entre la consagracién de las especies eu-
caristicas y su recepcién. Y lo mismo sucedid
en la uUltima Cena, entre el momento en el que
JesGs pronuncié las palabras sagradas presen-
tando a los apéstoles el pan y el vino y en el
que éstos abrieron la boca para recibirlos. “En
tanto en cuanto, seglin la estimacién corriente
de los hombres, el pan contintia siendo pan”,
algo que se ha hecho para ser comido (tenemos
aqui en efecto un concepto esencialmente huma-
no y no un simple objeto quimico), “Cristo esta
presente alli”, el Cristo que se ofrece él mismo
en alimento, con todo lo que esto implica como
actitud correspondiente por parte del hombre
llamado a recibirlo. Y he ahi lo que legitima
el culto de adoracién hacia la Eucaristia.

Pero la reciproca es igualmente cierta. La
adoracién de Cristo en la Eucaristia, no realiza
plenamente el objeto del culto sino en cuanto
el Sefior se adora en ella como quien se ofrece
a nosotros en alimento, como el “servidor de
Dios” que ha tomado un cuerpo y que esta aili
corporalmente presente, que ha fundado con su
sangre la nueva y eterna Alianza y que quiere,
al darnos este pan en alimento, darsenos, para
hacérsenos nuestro, como la salvacién que es El
mismo con todo su peso de realidad y su ca-
racter definitivo.

Asi entendida, la presencia de Cristo en todo
lugar donde se la encuentra realizada, es bajo

especies sensibles, la presencia misma de nues-
tra salvacién: una presencia que recuerda el
arte sacrifical y sacramental al que ella debe
su origen, una presencia que es como un prelu-
dio a la recepcién de la Eucaristia, este acto
por el que esta salvacién se convertird plena-
mente y sacramentalmente en nuestro propio
bien.

Resulta supérfluo —asf lo esperamos— el
suscitar la cuestién de saber cu&l hostia es la“
que adoro, aqui o alli. La teologia no tiene en
efecto mada que ver con ello. Lo esencial es
que Cristo esta alli, y yo soy 1lamado a recibirle
cada vez que abro la boca para recibir una
hostia consagrada, cualquiera que esta sea con-
cretamente.

Sacrificio y comunién.

De este modo llegamos a determinar al mis-
mo tiempo que el contenido, el sentido exacto
que tiene la *“visita”. Pone, fambién ella, al
hombre en presencia del signo objetivo y sacra-
mental de la muerte ofrecida por Jesis en sa-
crificio por nuestra salvacién; es la continua-
cién de la misa en el plano interior y personal
y la concreta con la comunién futura. Hay, pues,
que decir de la visita todo lo que se habia de
decir con motivo de la accién de gracias y de
todo lo que es, en el sentido propio de la pala-
bra, la preparacién para la comunién. Cada una
de estas dos practicas son bien dignas de reali-
zarse cuando nos hallamos ante el signo objeti-
vo de lo que es a la vez el fundamento de nues-
tra salvacién y el medio de apropidrnosla; cuan-
do nos encontramos ante el cuerpo y la sangre
del Sefior, ante el Sefior presente con la reali-
dad concreta de su cuerpo que quiere dar en
alimento sacrifical de una manera propia a
cada uno.

FERRETERIA Y
ABARROTERIA

le ofrece al mejor precio

VIDRI DUCH
& CIA.

Teléfonos: 21-52-80 y 21-52-81.
San Salvador.

LIBRERIA GERVANTES

4% Av. Sur N° 110.

Extenso surtido de Estampas,
Rosarios y Libros.
Regalos:

Todos a precios econémicos.
Prontitud de servicio.

Teléfono 21-41-22, San Salvador.

214

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeoén Cafas





