
LA EUCARISTIA Y LOS HOMBRES DE HOY 
Karl Rahner, S. J. 

He aquí el titulo de uno de los temas tratados por este teólogo jesuita mundialmente conoci­
do, sobre todo desde que sus Intervenciones como Perito del Concilio Vaticano II suscitó el lnterEs 
de los Padres conclllares y del gran público en general por conocer mlis de cerca sus escritos. 

En 61 desarrolla y afina los conceptos tradicionales sobre la Educaristia de modo que pue­
dan ser asimilados por las mentes de nuestros contemporlineos, haciendo con ello un inapreciable 
servicio a la Iglesia. 

Como una muestra de lo que valen sus elucubraciones presentamos aquí la traducción del 
Cap. VI que 61 titula "La visita al Santísimo Sacramento", esperando que pronto pueda ser cono­
cido el libro entero en su traducción española. De momento existe una traducción francesa del 
original alemán, hecha por el Canónigo Charles Muller, que se puede conseguir en la Editorial 
Mame 1 • 

Para tratar de este tema sería necesario co­
menzar por unas cuantas generalidades sobre la 
meditación, el recogimiento, el silencio, la or.i­
ción, la piedad privada. Aquí las suponemos 
adquiridas. 

Es, con todo, probable que los problemas y 
las dificultades suscitadas a propósito de las 
"visitas" al Santísimo Sacramento, es decir de 
la oración ante el Sacramento de la Eucaristía 
conservado en el sagrario, tienen de hecho fre­
cuentemente un objeto más general: la oración 
contemplativa privada y de cierta duración; y 
en cuanto a las objecciones puestas contra la 
"visita" misma, ¿no serían con mucha frecuen­
cia especies de motivaciones intelectuales ale­
gadas como una reacción para sustraerse a las 
exigencias de la actitud contemplativa? ¿O en 
otros términos: ¿conocéis muchas personas que 
se entregan voluntariamente y extensamente a 
la meditación y que por otra parte experimen­
ten dificultades ante la "visita"? En todo caso 
no estaría mal el invitar a todos aquellos que 
se declaran en contra de ella a que examinen 
mejor su ·actitud y se pregunten si sus objec­
ciones no traicionan más bien en realidad la 
reacción del hombre que, absorbido por sus ocu­
paciones, se esfuerza en sustraerse a Dios hu­
yendo del recogimiento, incapaz de soportar esta 
paz de Dios que juzga y que purifica. 

Una tradición milenaria. 

Los que ponen en tela de juicio el sentido 
de la "visita" conviene que conozcan la extre­
mada fragilidad de las teorías que se alegan, 
apoyándolas en la historia de los dogmas y de 

l. En la Orientación que publicamos al comienzo de 
este número de "ECA" podrá hallar el lector las ra­
zones que aconsejan la publicación de este articulo. 

la piedad. De ordinario adolecen del defecto de 
dar una interpretación errónea a hechos exac­
tos. Que los tales no los invoquen para recusar 
la doctrina del Concilio de Trento o sencilla­
mente para no tenerla en cuenta en la práctica. 

Según el Concilio de Trento, es una verda­
dera herejía, una herejía declarada, el negar, en 
teoría y en la práctica, el deber de rodear a 
Jesucristo en el sacramento del altar, de un 
culto .de adoración que revista una forma exte­
rior, o la legitimidad de una fiesta especial en 
honor de Jesús-Eucaristía, de las procesiones 
eucarísticas, de las "exposiciones", de las "re­
servas" (cf. Denz. 878, 879, 888, 889). Tales tex­
tos dogmáticos dejan evidentemente en las som­
bras varias cuestiones: ¿cuál es la significación 
intrínseca de todas estas cosas? ¿Cuál es el 
puesto que tiene el culto eucarístico de adora­
ción y la práctica de la sagrada reserva en el 
conjunto de la vida cristiana y de la acción li­
túrgica? Es evidente que ha habido en el curso 
de la historia de la Iglesia épocas y expresiones 
de la piedad cristiana que han podido dar la 
impresión, como se ha dicho con mala intención, 
de que la misa matinal sólo servía para conser­
var la hostia destinada a la bendición vespertina 
con el Santísimo Sacramento. Por su parte, la 
Iglesia oficial no ha i~iervenido con bastante 
energía y se han seguido verdaderas distorsio­
nes en el sentido eucarístico. Pero ello no toca 
al fondo de la cuestión. 

Aun cuando el motivo primario de la sagra­
da reserva fuera la comunión a los enfermos, 
la definición del Concilio de Trento así como 
una práctica varias veces secular, unánime y 
fructuosa, compartida por los santos más inspi­
rados, no deja la menor duda sobre "el valor 
especüico y ~lobal d~ la devociól) al Santísimo 

2 1 1 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



Sacramento fuera (si así puede decirse) del 
Sacrificio mismo, bien se trate de ejercicios de 
piedad personal o de ciertas formas públicas y 
comunes, tales como las "bendiciones" y las 
"exposiciones". Tenemos en ellas manifestacio­
nes de una fe auténticamente cristiana. Pero, al 
decir esto, no intentamos abogar por toda clase 
de manifestaciones en este terreno: ni por la 
exposición del Santísimo Sacramento durante 
la misma misa, ni por el gusto de tener exposi­
ciones "por el placer de ver la hostia", que lleva 
a la multiplicación indiscreta de esta práctica, 
etc. 

El "ideal'' de la vuelta a la antigüedad. 

Quiero subrayar también la vanidad de un 
argumento aducido frecuentemente contra la 
devoción eucarística fuera de la misa: el hecho 
de que no ha existido siempre en la Iglesia. 

Sería empobrecer considerablemente el pa­
trimonio de la piedad católica y ceder ante un 
falso romanticismo el volverse constantemente 
hacia la práctica de la Iglesia en las primeras 
edades y denegar el carácter evolutivo de la 
piedad en el curso de la historia. Porque "el 
cristianismo se desarrolla en la Historia". Y una 
práctica milenaria, que no aparece en la historia 
de los mil primeros años, tiene con todo sus 
derechos. Si se quiere erigir en regla absoluta 
de piedad la práctica de los primeros siglos, 
hay que ser lógico y hay que aplicarla a todos 
los casos: al ayuno, a la estima universal con la 
que se rodeaba a la virginidad hasta el punto 
de depreciar el matrimonio, a la duración (que 
hoy encontramos bien excesiva) de los oficios, 
al pesado aparato de las prácticas de la vida 
monástica, etc. Los criterios de autenticidad 
cristiana no podemos ir a buscarlos sino en el 
Espíritu de la Iglesia, de la Iglesia de todos los 
tiempos, y en una humilde reflexión sobre las 
estructuras fundamentales de la realidad cris­
tiana. 

Aun cuando estas estructuras existan y la 
Iglesia esté allí para atestiguarlas, esto no quie­
re decir que las consecuencias a las que con­
ducen no tengan también su historia y que lo 
mismo en el terreno teórico que en el práctico 
hayan alcanzado en cualquier época el mismo 
grado de explicación. 

Pero desde el momento en que afloran neta­
mente a la conciencia de la Iglesia, constituyen 
un aspecto esencial de su existencia. Y es dar 
muestra de una gran falta de sentido histórico 
(como si se pudiera remontar el curso de la 
Historia!) el querer, en nombre de cierta "pure­
za", volver a sus formas primitivas las realida­
des eclesiales, cuando estas han alcanzado un 
cierto grado de desarrollo. Hay que decir más 
bien que en la Iglesia, como en la vida del in­
dividuo, existe un "devenir" y que este devenir 
goza de un derecho de posesión. Ello no vale 

,2 1 2 

tan sólo para las verdades de carácter teológico. 
Si se tiene en cuenta estos principios gene­

rales de apreciación referentes al desenvolvi­
miento y al uso de las "cosas de la Iglesia", y 
si se considera el carácter universal, poderoso, 
duradero y claramente manifestado, de las apro­
baciones y los alientos instantes que ha recibido 
de parte de la Iglesia esta piedad eucarística 
extra-oficial, si recuerda cómo la Iglesia ha re­
husado abandonar la práctica de la sagrada re­
serva, cual sea la doctrina que profesa sobre el 
carácter latréutico de la devoción al Santísimo 
Sacramento ... seria insensato predecir la des­
aparición de este culto; lo cual no quiere decir 
que no pueda pasar en el porvenir por algunas 
vicisitudes. En este sentido la encíclica "Media­
tor Dei" no contenta con preconizar la adora­
ción de la Eucaristía, aboga por las "piadosas y 
cuotidianas visitas ante el tabernáculo". El dere­
cho canónico recomienda también "la visita al 
Santísimo Sacramento" (125, 2; 1273), y quiere 
que forme parte de la enseñanza religiosa dada 
a todos los fieles. Véanse igualmente los cánones 
1265-1275, que tratan de la guarda y el culto de 
la Sagrada Eucaristía; nótese que para numero­
sas iglesias es un deber la conservación del 
Santísimo Sacramento. 

Pero viniendo a los argumentos intrínsecos. 
¿qué sentido debe darse y cuál debe ser el con­
tenido de las "visitas"? 

Nos parece que no se debería, como se ha 
hecho de ordinario, relacionarlas exclusivamen­
te con la presencia real de Cristo y con la ado­
ración que esta merece como tal. Puede uno 
preguntarse en efecto, si este fundamento tra­
dicional, justo en si mismo, pero algo formalis­
ta, sea sicológicamente lo bastante poderoso pa­
ra acabar con las resistencias que se oponen hoy 
a la práctica en cuestión. O bien habría que de­
sarrollar las verdaderas consecuencias. 

Una objecci6n: la Eucaristía es 
esenclalmente alimento. 

He aquí la objecci6n fundamental que se ale­
ga en nombre de la teología. Es cierto que Cristo 
está realmente presente en el Santísimo Sacra­
mento. Pero ¿cuál es la finalidad de esta pre­
sencia? ¿El placer de hallarse entre nosotros? 
¿Para ser adorado y honrado en razón de esta 
misma presencia, para presidir en su trono y 
conceder audiencias? 

Sea que se dé una respuesta afirmativa, o 
que se limite la respuesta como la teología dog­
mática nos invita, a decir que en ello no se da 
sino una de las varias motivaciones válidas, 
convendrá en todo caso recordar en primer lu­
gar la enseñanza del Concilio de Trento (Denz. 
878): el sacramento de la Eucaristía ha sido 
instituido por Cristo, nos dice, "ut sumatur" 
(para que sea tomado en alimento). La estruc-

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



tura fundamental de la Eucaristía es su carácter 
de "alimento", su relación al uso que se debe 
hacer de ella. Tal es la verdad básica para todo 
nuestro razonamiento ( ... ) 

Este principio implica ciertamente la presen­
cia real de Cristo, puesto que el alimento ofre­
cido no es otra cosa que su cuerpo y· su sangre. 
Pero desborda esta simple afirmación, puesto 
que nos presenta el don que nos hace como des­
tinado a ser tomado en alimento. Hay, pues, que 
utilizarlo aquí con toda la amplitud de su con-

. tenido. 

Siendo esto así, se ve claramente por dónde 
va la objección. Es evidente -se dirá- que 
Cristo merece la adoración cuando, se "hace 
uso" del mismo, porque está presente cuando se 
nos da como alimento de la vida eterna. Pero 
"cómo", a partir de este principio básico, "jus­
tificar" el culto fuera de esta presencia, un 
culto que no se confunde con la adoración del 
Señor necesariamente concomitante a la recep­
ción de su Cuerpo, un "culto que se sitúa fuera 
de tal recepción" e independientemente de ella? 
Ved a los protestantes: se resisten aquí a hacer 
un uso formal de la lógica, no se creen autori­
zados por la Escritura para entender así el culto 
eucarístico. 

Notemos que el Concilio de Trento justifica 
la sagrada Reserva por la necesidad de poder 
dar la comunión a los enfermos. No invoca nin­
guna otra razón y en ello se remite a los datos 
de la Historia: es efectivamente la necesidad 
(o la legitimidad) de recibir la comunión fue­
ra de la misa lo que ha motivado en un prin­
cipio la sagrada Reserva y no la necesidad de 
tener cerca de sí a Jesús como "dulce solitario 
del tabernáculo". Considera, · por tanto, la sa­
grada Reserva de las especies en relación esen­
cial con la recepción del sacramento y al ha­
cerlo, explica la práctica de la sagrada Reserva 
en la línea del principio fundamental evocado 
más arriba (cf. Denz. 879, 889). 

Respuesta de la Sagrada Escritura. 

Nos basaremos aquí, en lo que a nosotros se 
refiere, únicamente en la Biblia, en los datos 
bíblicos más originales. 

"El Cuerpo y la Sangre", es el mismo Señor. 

Comenzaremos por decir que una exégesis ri­
gurosa ve en el cuerpo y la sangre a la persona 
del Señor toda entera. El cuerpo y la sangre 
designan aquí a la persona de Jesús en cuanto 
encarnada, designan a su "yo" en su constitu­
ción física, este ser vivo que se ha "mezclado" 
con la sangre para llenar su cometido de servi­
dor de Dios estableciendo la nueva "Alianza" 
en esta sangre. Es pues El mismo el que se da 
en alimento. Pero entonces, no se trata tan sólo, 
en el lenguaje del Nuevo Testamento, del cuer-

po y de la sangre de Jesús en el sentido res­
tringido que el lenguaje moderno atribuye a es­
tas palabras, de tal modo que haría falta recu­
rrir a una especulación teológica y a la noción 
de "concomitancia" (Denz. 876) para entender 
legítimamente el sentido de las palabras expre­
sas de Jesús y hacerlas designar la presencia 
de toda su persona en el sacramento. Pero la 
verdad es otra. Lo que Cristo nos da, si nos 
atenemos a sus mismas palabras, interpretadas 
directamente según la significación que tienen 
en la lengua aramea, es El mismo. ¿No vemos 
por otra parte cómo San Juan (6, 57) emple.i 
la primera persona del pronombre personal en 
lugar de la "carne" y de la "sangre"? Es por 
tanto él mismo todo entero el que él da verda­
deramente en comida. También "la adoración 
está aquí plenamente justificada, porque se 
trata de El "y no de un alimento que se com­
pondría de "elementos". 

La antigüedad cristiana ha podido adoptar 
con respecto a la Eucaristía un comportamiento 
de esta clase. Pero tal actitud no podría pre­
sentarse en modo alguno como la interpretación 
exacta y exhaustiva del dato bíblico. Por el 
contrario, el sentimiento que se ha tenido en 
la Edad Media de hallar en la Eucaristía a la 
Persona encarnada de Jesús está totalmente de 
acuerdo con el espíritu de la Biblia. Y por esto 
se puede invocar muy bien a esta para legitimar 
todos los actos por los que se entiende testimo­
niar a alguien la consideración debida a su 
naturaleza; y aquí se trata de la Persona de 
Jesús! · 

Cristo está allí presente. 

Demos otro paso. El lenguaje de la Escritura, 
es tan claro como sencillo: si el Señor, con su 
realidad corporal, su poder creador de salvación 
y de la nueva Alianza, se halla allí como ali­
mento, está "como alimento ofrecido para nues­
tro uso" y no como alimento que se ha tomado 
ya. Una frase como esta: "Cristo está allí como 
alimento" no podría significar en el lenguaje 
de la Biblia que se halle presente por el hecho 
de que sea tomado como alimento, sino más 
bien "que está presente para ser tomado como 
alimento". El uso del sacramento supone el rea­
lismo de su contenido, este no es la consecuen­
cia: sobre este punto los luteranos están total­
mente de acuerdo con los católicos, frente a los 
protestantes reformados. 

Si se comprende esto, no hay mayor dificul­
tad en admitir la proposición siguiente: en tan­
to en cuanto el alimento está allí, destinado a 
ser tomado, el Señor está allí para ser recibido 
por nosotros; y en tanto en cuanto está allí 
¿cómo es que nosotros no podremos y no debe­
remos venir a él como al Señor que se ha dado 
_por nosotros y que quiere darse a nosotros? 

213 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



Es preciso decir aquí sin rubor, que la cris­
tiandad, desde los tiempos más antiguos, ha 
desarrollado tranquilamente la idea de que el 
dimento sacramental, como el alimento ordi­
nario, no pierde su carácter de alimento a me­
dida que crece el intervalo de tiempo que se­
para las palabras de la consagración del mo­
mento en el que se le recibe. ¿No vemos esto 
mismo en la misa? Porque de hecho pasa cierto 
tiempo entre la consagración de las especies eu­
carísticas y su recepción. Y lo mismo sucedió 
en la última Cena, entre el momento en el que 
Jesús pronunció las palabras sagradas presen­
tando a los apóstoles el pan y el vino y en el 
que éstos abrieron la boca para recibirlos. "En 
tanto en cuanto, según la estimación corriente 
de los hombres, el pan continúa siendo pan", 
algo que se ha hecho para ser comido (tenemos 
aquí en efecto un concepto esencialmente huma­
no y no un simple objeto químico), "Cristo está 
presente allí", el Cristo que se ofrece él mismo 
en alimento, con todo lo que esto implica como 
actitud correspondiente por parte del hombre 
llamado a recibirlo. Y he ahí lo que legitima 
el culto de adoración hacia la Eucaristía. 

Pero la recíproca es igualmente cierta. La 
adoración de Cristo en la Eucaristía, no realiza 
plenamente el objeto del culto sino en cuanto 
el Señor se adora en ella como quien se ofrece 
a nosotros en alimento, como el "servidor de 
Dios" que ha tomado un cuerpo y que está allí 
corporalmente presente, que ha fundado con su 
sangre la nueva y eterna Alianza y que quiere, 
al darnos este pan en alimento, dársenos, para 
hacérsenos nuestro, como la salvación que es El 
mismo con todo su peso de realidad y su ca­
rácter definitivo. 

Así entendida, la presencia de Cristo en todo 
lugar donde se la encuentra realizada, es bajo 

FERRETERIA Y 
ABARROTERIA 

le ofrece al mejor precio 

VIDRI DUCH 
& CIA. 

Teléfonos: 21-52-80 y 21-52-81. 

San Salvador. 

especies sensibles, la presencia misma de nues­
tra salvación: una presencia que recuerda el 
arte sacrifica! y sacramental al que ella debe 
su origen, una presencia que es como un prelu­
dio a la recepción de la Eucaristía, este acto 
por el que esta salvación se convertirá plena­
mente y sacramentalmente en nuestro propio 
bien. 

Resulta supérfluo -así lo esperamos- el 
suscitar la cuestión de saber cuál hostia es la · 
que adoro, aquí o allí. La teología no tiene en 
efecto nada que ver con ello. Lo esencial es 
que Cristo está allí, y yo soy llamado a recibirle 
cada vez que abro la boca para recibir una 
hostia consagrada, cualquiera que esta sea con­
cretamente. 

Sacrificio y comunión. 

De este modo llegamos a determinar al mis­
mo tiempo que el contenido, el sentido exacto 
que tiene la "visita". Pone, también ella, al 
hombre en presencia del signo objetivo y sacra­
mental de la muerte ofrecida por Jesús en sa­
crificio por nuestra salvación; es la continua­
ción de la misa en el plano interior y personal 
y la concreta con la comunión futura. Hay, pues, 
que decir de la visita todo lo que se había de 
decir con motivo de la acción de gracias y de 
todo lo que es, en el sentido propio de la pala­
bra, la preparación para la comunión. Cada una 
de estas dos prácticas son bien dignas de reali­
zarse cuando nos hallamos ante el signo objeti­
vo de lo que es a la vez el fundamento de nues­
tra salvación y el medio de apropiárnosla; cuan­
do nos encontramos ante el cuerpo y la sangre 
del Señor, ante el Señor presente con la reali­
dad concreta de su cuerpo que quiere dar en 
alimento sacrifica! de una manera propia a 
cada uno. 

LIBRERIA CERVANTES 
4• Av. Sur NI] 110. 

Extenso surtido de Estampas, 
Rosarios y Libros. 

Regalos: 

Todos a precios económicos. 

Prontitud de servicio. 

Teléfono 21-41-22. San Salvador. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas




