
EL "YO" Y EL "NOSOTROS" 
F i I o s o ,f í a d e u n I e n g u a j e c r i s t i a n o. 

Santiago de Anítua, S. J. 

1 ntrod ucción. 

En nuestro tiempo existencialista es ya un tópico hablar de la dialéctica del v1v1r humano. 
Cuando Hegel propuso su .filosofía dialéctica, sonó su enseñanza a un absurdo de problemática 
germana. Y aun hoy los manuales filosóficos para uso de las escuelas clericales refutan de un 
plumazo el método dialéctico liegeliano, achacándole que niega el principio de contradicción, 
que es primo et per se evidens. Lo mismo vale para el materialismo dialéctico de Marx. Sin 
embargo, profundizando un poco en la doctrina escolástica de la analogía, vemos que el ser en su 
profundidad ontológica es dialéctico: uno y múltiple, simple y complejo. Decir que Dios y la crea­
tura, la sustancia y el accidente, participan de un mismo ser metafísico, y, al mismo tiempo, se 
diversifican esencialmente en su misma noción de ser; no es otra cosa que admitir la constitución 
dialéctica del mismo ser. 

Pero si descendemos de las alturas inhóspitas y solitarias del ser metafísico a la concrec1on 
del hombre, sujeto y objeto primario de toda filosofía, la dialéctica del existir humano se nos 
hace inevitable. El hombre es un ser en lucha: individuo-social, persona-comunitaria, espíritu-en­
carnado, libre-determinado. Ambos extremos están juntos en una unidad de existencia dialéotica, 
como dos platillos de balanza contrarios y complementarios, que es preciso mantener en equili­
brio. Quizá por eso Sciacé:a titula una de sus obras con el sugestivo epígrafe: EL HOMBRE ESE: 
DESEQUILIBRADO. Porque es difícil mantener el equilibrio cuando dos extremos nos condicio­
nan y constituyen. Podemos incluso afirmar, sin temor a que nos tachen de demasiado simplistas, 
que la historia de la filosofía es la historia de los extremismos humanos, que quieren ser justifi­
cados por el pensamiento_ Todo el pensar humano discurre bipolarmente, condicionado por los as­
pectos o elementos antitéticos y dialécticos del hombre: idealismo-realismo, espirltualismo-mate­
rialismo, intelectualismo-vol untarismo, fideísmo-racional ismo, abstraccionismo-vital ismo, esencialis­
mo-existencialismo. Y podríamos seguir enunciando "ismos". Y todos ellos cargando el acento 
solore uno de los extremos del hombre y de su conducta. 

Sin embargo, hoy y en la práctica, los "ismos" más peligrosos nos parecen el "individualis­
mo" y el "socialismo". Porque ambos no expresan solamente dos actitudes del pensamiento, sino 
dos modos de vida y de <:onducta. Y en el tiempo de la democracia, de la libertad y del comunis­
mo-existencialismo. Y podríamos seguir enunciando "ismos''. Y todos ellos cargando el acento 
sobre uno de los extremos del hombre y de su conducta. 

1.-Dos perspectivas del YO y del NOSOTROS. 

En las gramáticas de nuestras lenguas occi­
dentales estamos acostumbrados a comenzar la 
conjugación de los verbos con el YO y el sin­
gular. Y este método pedagógico se basa en 
todo el pensamiento filosófico occidental y mo­
derno. Estamos persuadidos de que nuestro co­
nocimiento primordial y básico es el del propio 
yo, que reluce en todo acto de cO'llciencia. Si 
de algo no podemos dudar es de nuestra propia 
existencia, que se manifiesta incluso en el acto 
de la duda y del error. "Dudo, luego existo". Es 
la primera conclusión de la filosofía cartesiana. 
"Me engaño, luego existo''. Era el pensamiento 
de Agustín. Y de la certeza en la existencia del 
yo, fundada c:1 la evidenda, pasamos a consta­
tar la certeza de los demás conocimie'lltos: del 
tú y de él o de ello. 

No discutamos ahora si esta es la única so­
lución del problema del conocimiento, ni si­
quiera nos ocupemos en analizar si es válida. Al 
menos es un hecho de nuestra filosofía occiden­
tal. 

Ahora bien; si partimos del yo, entonces el 
NOSOTROS aparece como una mera multipli­
cación de YOS, un plural del YO. Yo y mis 
otros "yos", son los que formamos el nosotros: 
yo y los que están unidos conmigo con algún 
lazo personal de amistad, ideología, trabajo, 
aficiones, etc. El "Tú", es el interlocutor y opo­
nente mío, es el distinto de mí con quien hablo 
y diEcuto, el próximo a mí, pero alejado de mí, 
al menos en cuanto interlocutor. Y el "EL" es 
aquel de quien se habla. Esta es la gradación 
de las tres personas. Pero pongamos una nueva 
perspectiva en nuestro lenguaje y el horizonte 

671 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



de mi conducta cambia por completo. Partamos 
del NOSOTROS. Y entonces el YO aparece so­
lamente como una parte -individual y distinta 
en si misma ciertamente, pero parte-- de ese 
nosotros colectivo. El NOSOTROS incluye y 
presupone los YOS, no los destruye -(una mu­
chedumbre no es un nosotros)-, los integra; 
pero ya el YO no es la base del nosotros, sino 
el elemento en el que aquel nosotros colectivo 
se disuelve. El NOSOTROS no es una prolon­
gación del yo, :,ino que el Yo es un elemento 
individual del nosotros. 

¡,Es esta nueva perspectiva. una mera agu­
deza de la mente? 

2.-Dios es un NOSOTROS. 

Si quisiéramos hacer una, filosofía ejempla­
rista a lo Platón, consideraríamos a las cosas 
desde arriba, desde su ejemplar. Seguiríamos el 
camino inverso al de Aristóteles. Aristóteles -y 
con él Santo Tomás- ascienden de las cosas 
hasta el Absoluto, del movimiento al motor in­
móvil, de lo sensible a lo inteligible y a la idea. 
Y este es tal vez el camino más racional, pero 
no quiere esto decir que sea el más verdadero; 
es, quizá el camino más filosófico, pero no ne­
cesariamente el más realista. Si pudiéramos co­
nocer el ejemplar eterno de las cosas, podría­
JTIOS filosofar mejor sobre ellas. Y si el puro 
filórnfo no puede hacerlo, tal vez lo pueda in­
tentar el teólogo que filosofa. 

Ahora bien; Dios es un NOSOTROS. Es una 
sola naturaleza en la comunidad de tres perso-· 
nas distintas, tres YOS esencialmente unidos en 
una misma esencia indivisible. Y h Sagrada 
Escritura y el testimonio de los Santos Padres 
en los que se basa especialmente la doctrina deÍ 
Concilio Vaticano II, nos enseñan que el Hom- . 
bre fue creado a Imagen de Dios. De ahí de­
ducía San Atanasio la unidad más íntima de la 
humanidad. Los hombres no forman una unidad 
sólo, porque participan .de una misma natura­
leza específica. La unidad específica es una uni­
dad abstracta, filosófica. Aristóteles la colocaría 
entre los predicables y Santo Tomás entre los 
Universales Reflejos o de segunda intención. La 
Unidad del género humano es mucho más pro­
funda y más real. Tan real, que sólo un teólogo 
la puede descubrir. Todos somos UNO, porque 
fuimos creados a semejanza de la UNICA IMA­
GEN del Dios UNICO. Ese es el fondo más ín­
timo de nuestra unidad humana. Y de ella par­
tirá el Concilio Vaticano II, para exp"oner el 
plan grandioso que ha de desarrollar la Iglesia 
en el mundo actual. 

3.-EI cristiano es miembro de un Cuerpo, 
de un pueblo, de un NOSOTROS. 

Si seguimos profundizando en la teología, 
todos los hombres han sido creados para for­
mar un sólo Reino de Dios, un Pueblo de Dios, 
un linaje real, un Cµerpo de Cristo. Y así somos 

miembros de miembros. Y el miembro no tiene 
individualidad viva y operante sino en, del y 
para el cuerpo. Vive en el cuerpo, se sustenta 
del cuerpo y obra para el cuerpo. Mi cristia­
ni:-:mo no es algo añadido a mi propia indivi­
dualidad, sino el injerto mío en un cuerpo exis­
tente, del que vivo, en el que subsisto y para 
el que opero. Tengo la misma misión de Cristo. 

Y Cristo tampoco era un ser puramente en 
sí, de sí y para sí. Era enviado del Padre, na­
cido para nosotros los hombres y para nuestra 
salvación, y la esencia de su vida, manifestada 
en el nombre puesto desde arriba, era ser sal­
vador. Su vida no era para él, sino para los 
demás; no para poseerla, sino para entregarla. 
Quizá así podemos comprender las enseñanzas 
duras y paradójicas del Evangelio: ''Quien quie­
ra hallar su vida la perderá, y quien la perdiere 
la hallará". 

Este principio de la primacía del nosotros 
sobre el Yo es fecundo en consecuencias, inclu­
so para la concepción de nuestra propia reli­
giosidad mal llamada individual. Nuestro cris­
tianismo no es un problema individual que sólo 
atañe a mi y a Dios. No es la Iglesia una com­
pañía aseguradora de la vida eterna, que exige 
únicamente la paga puntual de nuestras misas 
dominicaies, o de nuestros primeros viernes o 
de nuestros actos de piedad individual. El cris­
tiano no debe preocuparse más de su propia sal­
vación, que de la salvación de sus hermanos: 
:-:e salva salvando. Tiene una misión de salva­
ción. Y por eso San Pablo anhelaba hasta ser 
anatema por sus hermanos. Y de Ignacio de 
Loyola nos queda una anécdota reveladora, que 
manifiesta cómo el Espíritu Santo da a conocer 
a sus elegidos este aspecto comunitario del cris­
tianismo. Le preguntaron un día: "¿ Qué prefe­
rís? ¿ Morir ahora con la certeza de que os sal­
vais, o seguir viviendo y salvando a otros, po­
niendo en riesgo nuestra propia salvación?". 
Ignacio respondió sin titubear: -Seguir vivien­
do y salvando a otros. Y dejaría en las manos 
de Dios mi propia salvación. 

Puede parecer la anécdota una locura de 
santo, a quienes viven preocupados de su pro­
pia religiosidad. Pero es profundamente teológi­
ca. Y reveladora por tratarse de un hombre del 
renacimiento, en el que el individuo era el 
centro del interés filosófico y humanista. Nues­
tra religión es entrega a Dios y a los demás. O, 
mejor; a Dios, en los demás. Primero es el NO­
SOTROS; y el YO participa de la salud y del 
vigor del nosotros· englobado y afirmado en él.. 
Quizá así podemos entender también la pro­
fundidad del precepto nuevo de Cristo: "Que os 
ameis Íos unos a los otros, como yo os he ama­
do". El precepto de la ley antigua llegaba hasta 
al amor del prójimo como a nosotros mismos. 
Cristo exije el amor al prójimo por encima de 
no<:otros mismos. Exige un amor como el suyo. 
Y El nos amó hasta el fin, hasta ofrecerse por 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



nosotros mismos y santificarse, para que fuéra­
mos santificados en la verdad. ''Yo me santifico 
por el los". El YO. no es sino una parte integran­
te del nosotros. 

4.-Consecuencias de esta doctrina en el 
Concilio Vaticano 11. 

De este principio deduce el Concilio Vatica­
no II sus doctrinas pastorales y prácticas. 

a).-El apostolado como vocaci6n esencial de 
todo cristiano. 

Hasta ahora se había podido pensar que ha­
bía cristianos que profesionalmente se dedica­
ban al apostolado y otros que sólo debían preo­
cuparse por su propia salvación. Si algún seglar 
hacía apostolado era por una moción supletoria 
y carismática del Espíritu Santo. La Acción cas 
tólica y apostólica no era de todos. Podía haber 
buenos cristianos. con tal de que cumplieran 
con sus obligaciones individuales de cristianos. 
El Concilio ha reprobado vigorosamente esta 
concepción. Dice en su Constitución Dogmática 
sobre la Iglesia: "Los laicos congregados en el 
pueblo de Dios y constituidos en un solo Cuerpo 
de .cristo bajo una sola Cabeza, cualesquiera 
que sean, están llamados, a fuer de miembros 
vivos, a procurar el crecimiento de la Iglesia y 
su perenne santific

0

aci6n con todas sus fuerzas ... 
El apostolado de los laicos es la participaci6n 
en la misma misi6n salvífica de la Iglesia". (33) 

Y en el Decreto sobre el Apostolado de los 
seglares: "Porque la vocaci6n cristiana es, por 
su misma naturaleza, también vocaci6n al apos­
tolado. Como en la complexi6n de un cuerpo 
viv'o, ningún miembro se comporta de una ma­
nera meramente pasiva, sino que participa tam­
bi~n e" la actividad y en la vida del cuerpo; 
así en el Cuerpo de Cristo, que es la Iglesia, 
todo el cuerpo crece según la operaci6n propia 
de cada uno de sus miembros (Ef. 4, 16). Y po.r 
cierto es tanta la conexión y trabaz6n de los 
miembros de este cuerpo, que si un miembro 
no contribuye según su propia capacidad al au­
mento del cuerpo, hay que decir que es inútil 
para la Iglesia y para sí mismo". (n. 2). 

Nuestra vida y nuestra salvación es en co­
munidad, el YO se salva y vive en el NOSO­
TROS, del NOSOTROS y para el NOSOTROS. 
Una conecpción puramente egoísta del cristia­
nismo es en sí misma contradictoria. Por eso el 
Concilio en su "Constitución sobre la Iglesia en 
el Mundo Actual", enseña o.efinitivamente que 
hay que superar la ética individualista. (n. 30). 

b).-Diálogo dentro de la Iglesia y con los 
extraños. 

También el Concilio y Pablo VI en su "Eccle­
siam suam" han puesto de relieve la importan­
cia del diálogo. El sacerdote no es un ser ais. 

lado; forma un presbiterio común y todas las 
actividades individuales se engloban en la preo­
cupación pastoral común. El Obispo no es un 
monarca individual de su grey; forma un Cole­
gio Episcopal y dentro de este adquiere toda 
,u importancia. Por eso ha de preocuparse por 
el bien de toda la Iglesia sin exclusivismos ni 
limitaciones territoriales. El pueblo fiel no es 
una muchedumbre de individuos cristianos, sino 
un pueblo y un linaje real y sacerdocio santo. Y 
todos ellos -jerarquía y fieles- forman una 
sola Iglesia de Cristo, compuesta de diversos 
miembros, pero con una misma misión y una 
misma vida. De ahí la necesidad de la interco­
municación y del diálogo y de la unidad. De 
ahí las necesarias relaciones de los Obispos con 
sus sacerdotes y sus fieles; de los sacerdotes con 
sus Obispos y sus feligreses; de los seglares con 
us sacerdotes y sus Obispos. La obediencia no 
es una mera obligación jurídica que vincula a 
los súbditos con sus superiores, sino una subor­
dinación y coordinación vital de unos miem­
bros con otros. Y la desobediencia es un cisma. 
una separación vital, un trauma fisiológico de 
este Cuerpo Místico, bien trabado y conexo. (Ef. 
4. 16). 

De ahí la necesidad de este diálogo de los 
de arriba con los de abajo, reconociendo la exis­
tencia de carismas en el pueblo fiel; y de los de 
abajo con los de arriba, reconociendo la cons­
titución jerárquica de este cuerpo, que, aunque 
es uno, consta de diversos miembros con diver­
sas funciones. 

Y de la concepción de la humanidad -como 
un todo hecho a imagen y semejanza de Dios; 
creado para Cristo, imagen consubstancial del 
Padre-, nace así mismo la necesidad del diá­
logo con los demás hombres, incluso con los 
que no son jurídicamente cristianos. 

Así el d.iálogo no es una palabra que única­
mente se ha puesto de moda, sino que está en­
raizada profundamente en la concepción teoló­
gica de la Iglesia y de la Humanidad, como un 
NOSOTROS en el que las individualidades es­
tán integradas con sus funciones diversas, pero 
con un fin común. 

5.-Dialéctica del YO y el NOSOTROS. 

Sin embargo con esta acentuación del NO­
SOTROS sobre el YO, no caemos en un socia­
lismo filosófico a lo Durkheim, Natorp o cual­
quiera de los pensadores comunistas modernos. 
El NOSOTROS no absorbe al YO. El Indivi­
duo no se anega en el piélago del NOSOTROS .. 
El YO no plerde su individualidad y su perso­
nalidad. La debe conservar necesariamente pa­
ra constituir el NOSOTROS. El dedo humano 
alcanza su vida y su perfección en, de y para el 
Cuerpo del hombre, pero no deja de ser dedo. 
ni de tener su función individual dentro de la 
teleología y de la unidad natural del mismo 

673 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



cuerpo. De la misma manera las Personas de la 
Trinidad son una misma esencia, pero la unidad 
esencial no destruye, sino que fundamental su 
misma individualidad. Ni el Padre, ni el Hijo 
ni el Espíritu podrían ser lo que son, si no fue­
ran un sólo Dios, único e irrepetible. 

De la misma manera no podría haber un 
Cuerpo de Cristo, una Iglesia, una sociedad y 
una humanidad, si no conservaran los miem­
bros, los fieles y los hombres su individualidad. 
No podría haber coordinación, subordinación, 
obediencia y diálogo sin una diversidad de in­
dividuos YOS. No hay nosotros sin yo, pero 
tampoco puede haber YO sin NOSOTROS. Y 
este segundo término es el que habíamos olvi­
dado. 

Pablo VI en su "Ecclesiam Suam" da la doc­
trina para el diálogo. Y subraya que para que 
haya verdadero diálogo la Iglesia tiene primero 
que reflexionar sobre sí misma y sobre su mis­
terio, tomar conciencia de su misión y de su 
naturaleza. Porque no puede decir nada, si no 
tiene nada que decir. Diálogo no significa con­
temporización y abdicación de la propia indivi­
dualidad. No se dialoga con el ateo haciéndose 
el creyente ateo, ni se dialoga con el fiel, ha­
ciéndose el Obispo puro seglar. El diálogo exige 
comprensión, abertura al nosotros, pero no ab­
dicación del YO. 

Hagamos un poco de filosofía sobre el diá­
logo. 

El diálogo se convierte en monólogo, deja 
de ser diálogo por dos defectos extremos: la 
cerrazón en mi propia individualidad, o la ab­
sorción del yo en el NOSOTROS. 

Si uno de los interlocutores se cierra en su 
propia individualidad, si habla sin escuchar, si 
sigue su propio razonamiento sin contactar con 
la personalidad del otro, no hay diálogo; hay 
monólogo. Es el caso de quien habla y no oye. 
Hablan dos, pero cada uno sigue su. línea para­
lela, que jamás se encuentra con la· otra. En 
este caso puede hacerse imposible el diálogo, 
aun cuando ambos interlocutores compartan una 
misma base objetiva de conversación. Y por eso 
puede ser imposible un diálogo entre dos cris-

674 

FERRETERIA Y 
ABARROTERIA 

le ofrece al mejor precio 

VIDRI DUCH 
& CIA. 

Teléfonos: 21-52-80 y 21-52-81. 

San Salvador. 

tanos. que comparten un mismo Credo objetivo: 
y se puede dialogar con un pagano que, no com­
par~iendo el mismo credo, posee una verdadera 
actitud de abertura. La palabra es un vehículo 
de pensamiento, no una mera etiqueta de ob­
je'.os. Y por eso no vale tanto en lo que expresa, 
sino en los que transmite. Una palabra sin na­
die que la oiga es en sí misma inútil y no es 
siquiera palabra. 

Pero el diálogo exige asimismo dos indivi­
dualidades. Si unó solo habla y el otro sola­
mente escucha, tampoco hay diálogo; hay in­
doctrinación. predicación. enseñanza, pero no 
hay diálogo. 

Lo mismo pasa en la obediencia. La obedien­
cia exige sumisión de una persona a otra. Si una 
persona no se somete, sino que es sometida, no 
hay propiamente obediencia, sino imposición. 

Lo mismo debemos decir de la entrega y del 
amor. Si la persona no se entrega no hay amor. 
hay un rapto o un robo de la personalidad aje­
na. De ahí el respeto a la persona que exige 
también el Concilio Vaticáno II en su "Consti­
tución sobre la Iglesia en el mundo actual" y 
en el decreto sobre la "Libertad religiosa". 

Y tampoco habrá sociedad donde no haya 
unión moral de individuos. Si el individuo des­
aparece habrá masa, pero nunca sociedad. 

La existencia del hombre ha de ser esencial­
mente dialéctica. Y han de conjugarse, sin que 
se pierdan ninguno de los dos elementos, el YO 
y el NOSOTROS. El NOSOTROS no es una 
mera prolongación o plurificación del YO, pero 
tampoco el YO ha de diluirse en el nosotros: 
ha de integrarlo, especificarlo y diversificarlo. 
El YO ha de vivir en, de y para el NOSOTROS; 
pero ha de vivir su individualidad inalienable, 
que es la única que puede integrarlo en el NO­
SOTROS. He aquí por qué nuestra doctrina no 
es socialista ni es individualista. Ambos "ismos" 
son extremos y ambos parciales. No enfocan la 
totalidad del hombre, sino que lo limitan y lo 
hieren en su misma mismidad. 

Quizá de estos principios debería partir una 
introducción a una verdadera sociología cristia­
na. 

LIBRERIA CERVANTES 
4' Av. Sur N9 110. 

Extenso surtido de Estampas, 
Rosarios y Libros. 

Regalos: 
Todos a precios económicos. 

Prontitud de servicio. 

Teléfono 21-41-22. San Salvador. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas




