
Revista Mensual de Orientación y Cultura dirigida por los PP. Jesuitas de C. A. 

Año XXII 11 Centro América, Ociubre de 1967. 11 Número 231 

Orientación. 

¿CRISIS EN LA IGLESIA? 
Juan Sobrino, S. J. 

Frankfurt a/Main. 

El autor, ya conocido de nuestros lectores por sus estudios filosóficos, analiza aquí algunos 
de los fenómenos que están sucediendo en la Iglesia y que pueden caracterizar la situación de 
ésta como de "crisis". Pero esta crisis -según él- es crisis de discernimiento. propia de un orga­
nismo vivo que se extiende y se desarrolla. No puede constituir, por consiguiente, un motivo de 
razonable alarma. El estilo mesurado del P. Sobrino y la objetividad con que tiende a analizar 
estos problemas, contrastan con el de otros escritores, que en vez de aclarar ideas pueden dar la 
impresión de considerar a la Iglesia sumida en un peligroso caos. 

Si el lector quiere sacar fruto espiritual, le recomendamos haga más bien una lectura repo­
sada del mismo, deteniéndose al final de cada párrafo unos momentos para saborear con la refle­
xión tan hermosas y consqladoras disquisiciones. 

Hoy en día vivimos en un tiempo de cambios 
constantes en el que parece que todo se pone 
en duda. Valores seculares que parecían into­
cables son ahora cuestionados, si no necesaria­
mente para hacerlos desaparecer, sí por lo me­
nos pa,ra verlos a la luz del último tercio del 
s. XX que estamos estrenando. La vida familiar 
no puede ser la misma que cuando la mujer no 
trabajaba. La propiedad privada no se puede 
concebir hoy como si no hubiese habido revolu­
ciones marxistas y encíclicas papales. Una na­
ción por muy poderosa que sea no puede pres­
cindir de las demás naciones esparcidas por los 
cinco continentes. Ante estos ejemplos que po­
drían multiplicarse y extenderse a los concep• 
tos tradicionales de educación, economía, medi­
cina, etc., el católico que ha vivido secularmente 
amparado en la fe de la Iglesia, se empieza a 
preguntar hoy: Y la Iglesia, ¡_también cambia? 
Y detrás de esa pregunta se puede descubrir en 
muchos casos un dejo de preocupación. Hemos 

oído durante tantos siglos que la Iglesia tiene la · 
verdad. que la fe católica es la verdadera y por 
lo tanto inmutable, que un cambio en la Iglesia 
católica no puede ser un cambio más. Parece 
que es parte y esencia de la Iglesia católica una 
estabilidad que no pueden compartir otras ins­
tituciones puramente humanas. 

Según esta mentalidad, para la cual la Igle­
sia es básicamente estable, se puede comprender 
el revuelo que está levantando hoy el cambio 
en la Iglesia Católica, simbolizado en el Conci­
lio Vaticano II. Naturalmente que siempre se ha 
defendido un cambio en la Iglesia que vaya a 
tono con los tiempos. Pero a veces da la impre­
sión que ese cambio era algo así como pintar el 
edificio de la Iglesia de vez en cuando, cuando 
el polvo de los años ya no la hacían visible. Pero 
de lo que se trata hoy en día, de lo que escri­
ben periódicos, revistas y libros cuando hablan 
del cambio de la Iglesia, no es un mero barni­
zar el depósito de la verdad. Siguiendo la me-

647 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



táfora anterior, no se trata de pintar de otro 
color el mismo edificio, sino que el cambio pue­
de llegar hasta los cimientos del mismo edificio 
y, según algunos, incluso lo pueden hacer tam­
balear. Por eso hoy en día se halla en algunos 
sectores de "crisis" en la Iglesia y no mera­
mente de "cambio". ¿Está el Catolicismo en 
crisis, y si lo está qué significado tiene esta 
crisis para el católico de hoy? 

El lector atento habrá notado sin duda· que 
al plantear el problema he comparado la Iglesia 
con un edificio, lo cual no es ni mucho menos 
exacto, pues un edificio se mantiene precisa­
mente cuando existe un equilibrio de fuerzas, 
es decir, cuando existe una condición estática. 
El movimiento es para un edificio fatal, pues 
significa sencillamente su derrumbamiento. La 
metáfora la he usado, sin embargo, intenciona­
damente, pues me parece que la concepción de 
la Iglesia-edificio es la fuente de muchos mal­
entendidos y de angustias innecesarias, sobre 
todo hoy en día cuando al abrir las ventanas el 
Vaticano 11, según algunos, el edificio se está 
moviendo. Sería quizás mejor y más bíblico 
comparar la Iglesia con la semilla que crece, con 
el árbol que se desarrolla, el cuerpo que vive, 
el pueblo que peregrina, etc.1 Estas comparacio­
nes se basan en el desarrollo de una vida y no 
en la inmovilidad de un edificio. Con esto se 
evitaría, aunque no totalmente, pues la Iglesia 
siempre ha de ser piedra de toque, escándalo y 
locura, el doloroso sentimiento de derrumba­
miento, cuando en realidad se trata de un cre­
cimiento. Es cierto que todo crecimiento es una 
"crisis", pero es la crisis de la maduración, la 
del niño cuando se hace joven, la del joven 
cuando se hace hombre maduro. Es una crisis 
abierta hacia el más y no hacia la destrucción. 

Según esto ¿se puede decir que estamos hoy 
en crisis? Hace ya unos 20 años el cardenal 
Emmanuel Suhard en una de sus famosas cartas 
pastorales 2 estudiaba su época y diagnosticaba 
señales de crecimiento y aun de rebelión, y se 
preguntaba si esas eran señales de pubertad o 
de senilidad. Parte de la respuesta a esta pre­
gunta la dio Juan XXIII con su optimismo cris­
tiano al simbolizar la postura de la iglesia de 
hoy con su "aggiornamento". La experiencia co­
tidiana nos hace ver los cambios en la liturgia, 
el florecimiento de movimientos como el fami­
liar cristiano, los cursillos de cristiandad, etc. No 
se puede negar que el "árbol" de la Iglesia está 
renovando su savia, que el "pueblo de Dios" 
peregrinante no ha plantado su tienda en el de­
sierto, sino que sigue .adelante. 

Que la palabra "crisis" sea la más apropiada 
para describir nuestra situación como católicos 

(1) También aparece en el evangelio la frase "edifi­
car mi Iglesia", cuando Pedro es hecho roca en la 
Igles1a. 1:,a idea general, sin embargo, es la de una 
Iglesia viva y no estática. 

(2) Carta pastoral, "Auge o decadencia de la Igle­
sia", París, 1947. 

648 

es algo que trataré de explicar más adelante. 
Ahora quisiera hacer otra observación prelimi­
nar que me parece importante. Al hablar del 
cambio, crecimiento, o crisis, si se prefiere, de 
la Iglesia, no estoy pensando en una Iglesia eté­
rea que no existe en ninguna parte, o a lo más, 
existiría como una simple definición de catecis­
mo. Me refiero a la Iglesia concreta, es decir, 
a las diversas Iglesias locales, esparcidas por 
todo el mundo. La Iglesia universal tiene su 
geografía y su historia. Siempre y donde se 
celebre la Eucaristía y se predique la palabra 
de Dios, alli está de alguna manera la Iglesia. 
Pero esto no quiere decir que la Iglesia sea igual 
en todas partes. Por lo que toca a nuestro pro­
blema, esto significa que el cambio de la Iglesia 
no s-e da al mismo tiempo ni de la misma ma­
nera en todos los pueblos. El que siga un poco 
de cerca las noticias de la vida católica interna­
cional, cae en la cuenta enseguida que el cato­
licismo tiene hoy distintos problemas en Francia, 
Holanda, Estados Unidos, España, sin mencionar 
a los países de cultura no occidental. 

Hoy en Centroamérica hay muchos católicos, 
campesinos por ejemplo, o personas que por su 
edad, educación o por la gracia de Dios, viven 
el cristianismo de sus padres y abuelos con una 
fe sencilla, los cuales ni siquiera entenderían lo 
que significa "crisis en la Iglesia Católica". A 
ellos no van dirigidas estas páginas. Pero en 
Centroamérica existen también universitarios, 
que al ponerse en contacto con las diversas cien­
cias naturales y sociol6gicas, empiezan a pre­
guntarse por la significación de su cristianismo; 
existen los que leen a Sartre y se preguntan si 
todo no será mas que sueño absurdo, y los que 
leen a Marcel y se exigen un compromiso cris­
tiano más personal y total. Existe el hombre que 
lee semanalmente la revista norteamericana 
"Time" y se detiene ante la información religio­
sa, que le habla un día de la muerte de Dios y 
otro del cristianismo profundo de un Bea o un 
Rahner. Existe el que ha oído abiar de que .el 
teólogo inglés Charles Dav1s ha dejado la Igle­
sia, y el que ha oído que el P. de Lubac ha es­
crito sus mejores libros de amor a la Iglesia 
precisamente cuando estaba removido de su cá­
tedra de teología por sospechoso. Existe el que 
ha leído a Marx con la suficiente inteligencia 
'))ara ver que no todo es malo en el marxismo 
Y empieza quiiás a dudar de su fe, y el que ha 
leído también la "Mater et Magistra" y la "Po­
pulorum Progressio" y siente por ello más su 
responsabilidad de cristiano. Existe el lector de 
Darwin, que se pregunta si después de todo no 
seremos más que monos mejor educados y el 
que ha leído a Teilhard y quiere trabajar para 
preparar el punto Omega. Existe también el 
que ha oído discusiones sobre el control de la 
natalidad, sobre el celibato eclesiástico, la auto­
ridad eclesiástica y una serie de puntos de los 
que antes no se hablaban. Existen los que se es­
candalizan de la riqueza de la Iglesia, o ellos 
por lo menos así 1~ piensan, los que se escan-

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



dalizan de la diferencia entre lo que predicamos 
y lo que hacemos. 

Para estas personas el ser cristiano conscien­
te y comprometido es un problema personal que 
no pueden resolver meramente envolviéndose en 
el cristianismo de otros. El "cambio" en la Igle­
sia para estas personas está precisamente en la 
incapacidad de eludir el momento de decisión 
sobre su propio cristianismo. 

Además el Vaticano 11, entre otras cosas, ha 
aunado al optimismo cristiano de confianza en 
el Espíritu, un realismo, también cristiano, por 
el que nosotros los católicos tenemos que empe­
zar por limpiar nuestra propia casa; que el ecu­
menismo y la libertad religiosa no son mera 
condescendencia; que tenemos que compaginar 
en la vida y no sólo en teoría nuestra esperanz3 
por la ciudad de Dios y nuestra responsabilidad 
por la ciudad de los hombres. En una palal;>ra 
el concilio nos ha sacudido a todos, a unos más 
que a otros, en nuestra conciencia de cristianos. 

En las siguientes líneas queremos analizar 
brevemente algunos puntos neurálgicos que 
constituyen el cambio en la Iglesia en nuestros 
días, sobre todo para aquellos para quienes el 
Cristianismo se presente hoy más que nunca 
como una decisión personal. Distinguiremos dos 
tipos de consideraciones. El primero es la cul­
tura occidental del último tercio del s. XX, que 
influye tanto en cristianos como en no cristia­
nos; y en el segundo, un fenómeno típicamente 
cristiano de nuestros días. Como ingred-ientes 
del primer grupo consideraremos tres puntos: la 
ciencia, la ciudad y la persona. En el segundo: 
el misterio de la Escritura, el misterio de la 
Iglesia y el misterio de Dios. Es naturalmente 
ingenuo pensar que en una línea se pueda tra­
tar, un asunto tan complejo como el Cristianismo 
de hoy, o pensar que los temas elegidos son los 
más apropiados. Sírvanos de disculpa, al abor­
dar tema tan complejo, el pensar que otros com­
pletarán o corregirán estás consideraciones. 

LA CIENCIA 
Al hombre occidental de nuestro tiempo se 

le ha caracterizado como "el hombre mayor de 
edad". La frase quiere caracterizar la culmina­
ción de un proceso que empezó en el renaci­
miento con la filosofía de Descartes, que trata 
al hombre como sujeto, como interioridad, como 
persona, y no como un objeto más; y paralela­
mente con el descubrimiento científico de Gali­
leo. El fin de este nuevo modo de pensar es 
independizar al hombre del cosmos, pues el 
hombre como persona tiene un valor absoluto 
en su línea. Con esto querían nuestros precur­
sores de la cultura occidental atacar la tradicifr1 
de la filosofía griega y medieval en la que el 
hombre, según ellos, formaba parte de un orden 
universal y se entendía a sí mismo sólo a partir 
de ese "orden preestablecido" ª· A través de la 

(3) Este problema se presta a largas discusiones, 
pues para algunos la filosofía de la Edad Media es 
también una preparación a la filosofia moderna de 
la persona. 

ciencia, el hombre no sólo se ha independizado 
del cosmos sino que, ayudado por la técnica, lo 
ha dominado. En este sentido la frase del soció­
logo francés A. Compte ha resultado profética. 
Primero aparece el hombre religioso, después 
el metafísico y finalmente el científico 4 • Este 
es el hombre "mayor de edad". 

Este ingrediente científico de nuestra cultura 
se presenfa ambivalente. Al poner el mundo en 
manos del hombre, la ciencia es como un eco 
de la palabra de Dios en el Génesis: "Dominad 
la tierra" 5 . Es también seguir el mandato de 
Dios, que el hombre "tiene que poner el nom­
bre" 11 a los animales y plantas que le rodean, 
lo cual en el lenguaje bíblico significa que es 
el hombre quien ha de buscar un sentido al 
mundo que le rodea, más aún, al "nombrar" el 
hombre las cosas, las constituye en su ser. El 
científico moderno sigue la tradición del Géne­
sis. de "Jabel, padre de los que habitan tiendas 
y pastorean ... de Juba!, padre de cuantos tocan 
la flauta y la cítara ... de Tubulcaín, forjador 
de instrumentos cortantes de bronce y de hie­
rro" 7 . Si el comienzo del Génesis nos narra los 
comienzos rudimentarios del largo proceso de 
dominar la tierra, la ciencia moderna ofrece 
hoy resultados impresionantes. Hoy por primera 
vez tiene el hombre los medios para combatir 
el hambr·e, la enfermedad y la ignorancia a es­
cala mundial. Además la ciencia ha hecho ver 
al hombre la necesidad de colaboración, y sobre 
todo, le ha forzado a aumentar su sentido de 
responsabilidad en el uso de las cosas. Sirva 
como ejemplo trágico la diferencia que hacemos 
hoy entre armas conv~ncionales y atómicas. 

La ciencia ha ayudado al hombre a hacerse 
"mayor de edad", pero le ha ofrecido también 
la tentación de hacerse un "huérfano en el mun• 
do". En su afán de separar al hombre del "orden 
del mundo" ha empujado a muchos a rechazar 
"todo" orden. El hombre es el ser absoluto sin 
condiciones, y no queda lugar para Dios en el 
mundo. Por eso, el hombre "mayor de edad" 
que en una sociedad bien establecida no rompe 
con su padre sino que entra en relaciones más 
maduras con él, se ha convertido en huérfano, 
cuyo padre ha muerto. La ciencia en sí misma 
es neutral con respecto a Dios, pero "de hecho" 
ha sido una de las causas de la llamada muerte 
de Dios. 

El católico de hoy está influido por este am­
biente. Tiene la tentación de la autonomía abso­
luta que le promete la ciencia, pero tiene tam­
bién la posibilidad, animada por la misma cien­
cia, de vivir para un Dios más noble, más cris­
tiano. Un Dios que no es sólo "la gran explica-

(4) También esta profecia hay que matizarla. En un 
nivel más profundo que el de la mera observación, 
ncs podriamos preguntar y podriamos confirmar esto 
con varios ejemplos, si el cientiflco no está cayendo 
en · la cuenta de los límites de la ciencia y no está 
volviendo a algún tipo de metafisica y religión. 
(5) Gen. 1, 28. 
(6) Gen. 2, 19. 
(7) Gen. 4, 21-22. 

-649 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



ción del universo", es decir, de nuestra igno­
rancia, sino un Dios vivo, que, como dice S. 
Juan, es "mayor que nuestros corazones" 8 • La 
ciencia es una ocasión para que reflexionemos 
que · Dios no ha hecho al hombre un muñeco, 
sino a su imagen y semejanza; es decir un hom­
bre con libertad y responsabilidad para con el 
mundo confiado a él. Podríamos decir que, en 
algunas áreas de nuestra vida, la ciencia está 
exigiendo al hombre una actitud muy evangéli­
ca: "Dad al hombre lo que es del hombre y a 
Dios lo que es de Dios" 9 . 

LA CIUDAD 

Otra característica de nuestro tiempo es "la 
ciudad'". Es de sobra conocido que el hombre 
no puede vivir aislado. Su educación, su profe­
sión, su seguridad están mucho más relaciona­
das que antes con todos sus conciudadanos. Al 
hombre se le pide responsabilidad para construir 
la ciudad. Bien sea que un sistema democrático 
le exija su cooperación más o menos libre al 
bien político y social, bien sea que un régimen 
totalitario se lo imponga, no se puede negar que 
hoy hemos adquirido un sentido de unidad, de 
solidaridad mayor que en otros tiempos, que se 
ve respaldado por el fenómeno de las comuni­
caciones: teléfonos, radios, T.V., medios de trans­
porte, etc. 

El fenómeno de solidarización es típicamente 
cristiano y se puede ver claramente en las pá­
ginas de los "Hechos de los Apóstoles". Sin em­
bargo, el fenómeno de la "ciudad" está plan­
teando problemas al cristianismo. Se ataca hoy 
al cristiano que se desentiende de los problemas 
de sus contemporáneos. Naturalmente que la ca­
ridad ha sido exigida al cristiano como el pri­
mer mandamiento, pero hoy se da un nuevo 
matiz a este primer mandamiento: hay que me­
terse de lleno en la ciudad, convivir codo con 
c~do con el hombre en el afán de hacer un 
mundo más humano. En esta línea se ha llegado 
a la postura, exagerada en ciertos puntos, de 
que ser cristiano es sencillamente ser plena­
mente ciudadano, ser el hombre de la ciudad. 
El número de libros y artículos publicados so­
bre este tema en los últimos cuatro o cinco años 
es impresionante 10. En su forma extrema, por 
lo que toca al católico, se presenta el "cristianis­
mo . secularizado", como si la única forma de 
encontrar a Dios fuese en la ciudad, entre los 
hombres, sin demasiadas preocupaciones sobre 
nuestras "relaciones personales" con Dios. 

Esta actitud llevada hasta sus últimas conse­
cuencias es anticristiana. Pero antes de conde­
narla apresuradamente debemos pensar si no 
hay algo !ie verdad en todo esto, si no hemos 
nosotros los cristianos motivado esta postura al 

' (8) 1 Jn. 3, 20. 
(9) Mt. 22, 21. 
(10) Entre los libros más conocidos destaca el del 
teólogo protestante norteamericano Harvey Cox : 
"The secular City", SCM Press, 1965. 

650 

1 
abandonar nuestras responsabilidades como ciu-
dadanos; si no nos hemos despreocupado de la 
ciudad de los hombres, porque al fin y al cabo 
lo importante es la ciudad de Dios; si no nos 
puede salpicar un poco la terrible frase de Pe­
guy: "Porque no tienen el coraje de ser del 
mundo creen que son de Dios ... Porque no son 
de los hombres creen que son de Dios ... Por­
que no aman a nadie creen que aman a Dios" 11 . 

La ciudad hace hoy muchas preguntas al 
cristiano. Ni siquiera en nombre de Dios se pue­
de desentender hoy el cristiano de su responsa­
bilidad para con el mundo. El concilio Vaticano 
II lo ha dicho claramente: "Los gozos y las es­
peranzas, las tristezas y angustias de los hom­
bres de nuestro tiempo, sobre todo de los pobres 
y de los que sufren, son a la vez gozos y espe­
ranzas de los discípulos de Cristo. Nada hay 
verdaderamente humano que no encuentre eco 
en su corazón" 12. 

Pero hay otro aspecto de la ciudad que qui­
siera notar aunque sea brevemente. A la co­
rriente que quiere disolver, por decirlo así, el 
cristianismo en la ciudad, hay que contestar que 
el cristianismo sigue siendo fe en el Dios que se 
revela en Cristo. Ahota nos preguntamos: ¿no 
nos puede la ciudad, precisamente como reali­
dad sociológica, enseñar algo a nosotros los cris­
tianos a vivir nuestra fe? La fe, como veremos 
más adelante, tiene un elemento personal de­
cisivo e inalienable. Pero al decir esto no hemos 
dicho todo. El Vaticano II dice explícitamente: 
"La universalidad de los fieles que tienen la 
unción del Santo no puede fallar en su creencia, 
y ejerce ésta su peculiar propiedad mediante el 
asentimiento sobrenatural de la fe de todo el 
pueblo" 1a. La interpretación teológica de este 
pasaje no es fácil; pero una ~osa queda en claro: 
la fe tiene una dimensión social. Cree el indivi­
duo, pero cree en la Iglesia como comunidad 
social, donde los individuos se influyen mutua­
mente. 

Los cristianos formamos también una ciudad: 
la comunidad de creyentes. Por eso las reformas 
litúrgicas para mostrar más claramente la co­
munidad de nuestra fe no son meros cambios, 
sino un esfuerzo de vivir más plenamente la ex­
periencia de nuestra fe. La proliferación de mo­
vimientos cristianos de todo tipo, de estudiantes, 
matrimonios, obreros, profesionales, tienen sí 
el fin de incrementar la eficacia apostólica, pero 
son también un reforzarnos mutuamente en la 
fe. 

Pablo, el gran forjador de comunidades cris­
tianas, escribía a los cristianos de Corinto que 
el Espíritu ha dado a cada cristiano individual 
diversos dones. Pero los dones han sido dados 
al individuo "para la edificación de la iglesia" 14 . 

( 11 )Citado en "Personale Begegnung mit Gott", E. 
Schillebeeckx, Matthias - Grünewald - Verlag, Mainz, 
1965, p. 7. 
(12) "Gaudium et $'pes", Cap. I, n'.' l. 
(13) "Lumen Gentium", II, 12. 
(14) 1 Cor. 12, 14. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



A los cristianos de Colosos les dice que se "lle­
ven unos a otros", pues son un mismo cuerpo 1 s. 
Y el mismo Pablo reconoce la necesidad de ser 
ayudado por sus discípulos: "Siempre rezo, pi­
diendo que de algún modo tenga buena ocasión 
de ir a veros, si Dios quiere. Porque deseo mu­
cho veros, a ·fin de daros alguna gracia espiri­
tual, esto es, para consolarme a vuestro lado 
con la fe de unos y otros, la vuestra y la mía ... 
para _obtener algún fruto, tanto con vosotros co­
mo con los demás paganos" rn_ 

LA PERSONA 

Paralelamente al movimiento comunitario 
que hemos descrito se deja sentir también entre 
nosotros el movimiento personalista, apoyado 
sobre todo en la filosofía existencialista. Ante 
todo hay que notar que el "existencialismo" no 
ha de tener de antemano un sentido peyorativo. 
El existencialismo se inició como una reacción 
al modo de pensar filosófico que disolvía al 
hombre concreto en ideas abstractas -véase la 
reacción de Kierkegaard contra Hegel-, y como 
reacción a una sociología en la que el hombre 
concreto desaparecía en la masa; es el hombre 
anónimo que describe Ortega y Gasset. El exis­
tencialismo es pues en primer lugar una reva­
lorización de la unicidad e irrepetibilidad del 
hombre concreto. 

Pero como es imposible hablar del hombre 
real sin considerar su relación con Dios, de aquí 
que el existencialismo se ha fijado en Dios con 
una mirada radical, aunque desde perspectivas 
muy distintas. Esto se ve ya en sus precursores. 
Por una parte el danés -Soren Kierkegaard se 
revela contra un cristianismo de masa. El cris­
tiano tiene que comprometer toda su vida con 
el Dios personal, el Dios celoso que exige todo; 
hablando con Pascal, el Dios vivo de Abraham 
Isaac y Jacob, y no el Dio!j prefabricado de lo~ 
filósofos. El hombre se afirma a si mismo com-
prometiéndose totalmente con Dios. ' 

. La postura del otro p~ecursor, Nietzsche, es 
diametralmente opuesta. El hombre se afirma a 
sí mismo, negando a Dios. "Dios ha muerto" 
dice Nietzsche, mejor dicho, nosotros lo hemo~ 
matado, y la gloria del hombre es vivir solo 
después de los funerales de Dips. Esta postura 
es siempre atractiva en parte. Responde al ansia 
d_el hombre de querer resolver los misterios úl­
timo~- de la existencia. El cosquilleo que siente 
el nmo de hacer algo prohibido precisamente 
porque ,está prohibido, la curiosidad de traspa­
sar la lmea de lo vedado permanece siempre en 
el hombre. El conocer el bien y el mal es la 
t~ntación ~erenne del hombre. Sólo que para 
s~tuarse m~s allá del bien y del mal hay que 
situarse mas allá de Dios. 

Hoy en día siguen las dos corrientes. Marcel 
es el filósofo de la fidelidad, de la esperanza, 

, 15) Col. 3, 13ss. 
r 16) Rom. 1, 11-12 

de la entrega total del hombre a un Tú, que es 
Dios. Sartre es el filósofo del absurdo del hom­
bre solitario que ha conseguido su independen­
cia de Dios. 

Las repercusiones de la postura existencia­
lista son múltiples. Se pueden ver en una moral 
más personalista que pone más énfasis en el 
amor que en la ley, en las demostraciones de 
todo tipo entre jóvenes, estudiantes y obreros. 
que son un comprometerse ante un problema 
racial, económico o social. Incluso las nuevas 
modas de los beatniks, los go-go, etc., son una 
pálida repercusión de la postura individualista. 
que se revela contra la uniformidad y anonimi­
dad de la masa. 

Por lo que toca a nuestro Catolicismo, esta 
postura nos pone en la encrucijada de tener que 
repensar nuestro Catolicismo y hacerlo autén­
tico y personal. De aquí nacerán las críticas a 
un cristianismo meramente sociológico, transmi­
tido de padres a hijos juntamente con la raza y 
la nacionalidad, al que se opondrá el cristianis­
mo auténtico, comprometido. 

Muchos son hoy en día exigentes con los cris­
tianos. Prácticamente el ser cristiano a medias 
no es ser cristiano. No tienen paciencia con un 
cristianismo de gente sencilla, de devociones a 
los santos. Quieren una Iglesia de mártires, de 
testigos cien por cien. Esto me parece a mí es 
exagerar un poco las cosas. Cristo predicó a 
muchos miles de hombres sencillos e incultos. 
y tuvo paciencia con ellos. Les perdonó sus pe­
cados, no siete sino setenta veces siete, e hizo 
grandes signos entre ellos. Pero aunque esto es 
así, también es cierto que Cristo ofreció a los 
hombres una amistad íntima y personal y les 
exigió fidelidad. La predicación de Cristo no 
consistia tanto en una doctrina como en su 
misma persona, testigo del Padre. El aceptar a 
Cristo no es pues aceptar un código de dogmas 
y preceptos morales sino sobre todo aceptar 
una persona, aceptarle a El. 

El Vaticano II ha dado también luz en este 
punto. La revelación de Dios consta, sí, de ver­
dades que hay que creer, pero ser cristianos 
significa mucho más que eso. Significa aceptar 
la persona misma de Dios, entrar en amistad 
con El. Dice el Concilio: "Quiso Dios en su bori­
dad y sabiduría revelarse a Sí mismo y mani­
festar el misterio de su voluntad, por el que 
los hombres por mediación de Cristo, Verbo 
hecho carne, tienen acceso en el Espíritu Santo 
Y se hacen participantes de la naturaleza divina. 

_Así pues por esta relación, el Dios invisible por 
la abundancia de su caridad habla a los hombres 
como amigos y entre ellos habita, a fin de invi­
tarlos a la unión con El y recibirlos en ella" 17. 

Los grandes cristianos de todas las épocas han 
'(rivido esta entrega personal y total a Dios en 
Cristo. Todos ellos han sido en este sentido 
"existencialistas", como lo era Pablo cuando 
decía: "Estoy convencido de que nt muerte ni 

(17) Del Verbum I, 2. 

651 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



vida ni ángeles ni potestades, ni lo que ha sido 
ni lo que será, ni fuerzas, ni altura ni profundi­
dad, ni criatura alguna nos podrá separar del 
amor de Dios en Cristo Jesús Señor nuestro" 1s. 

Y para que esto no quede en meras palabras, 
podemos pensar cómo reaccionamos fos cristia­
nos en nuestra vida concreta. Cuando Pablo VI. 
por ejemplo, publica la "Populorum Progressio" 
¿tomamos la actitud de los banqueros de Wall 
Street, que se contentan con hacer un análisis 
económico, para concluir que la encíclica no 
dice "natia nuevo"? ¿O vemos a Cristo, inde­
pendientemente de si la formulación de la en­
cíclica papal es perfecta o imperfecta, invitán­
donos a ser cristianqs auténticos, a repensar 
nuestra responsabilidad social, aunque esto in­
cluye una modificación en nuestros conceptos 
tradicionales sobre el bien común, la propiedad 
privada y, sobre todo, una modificación práctica 
de la manera de usar nuestros bienes? 

EL MISTERIO DE LA ESCRITURA 

Hasta ahora hemos considerado una serie de 
fenómenos culturales que han afectado natural­
mente al cristianismo, pero que por así decirlo 
han venid.o "de fuera". Ahora quiero considerar 
brevemente algunos puntos de tensión que se 
originan desde dentro del cristianismo. 

Desde los comienzos la Iglesia ha considerado 
la Escritura como su libro, como la palabra de 
Dios, a la cual respondemos todos los domingos 
con fe y entusiasmo: "te alabamos Señor". Por 
ser palabra de Dios la Escritura es naturalmente 
palabra de verdad. Sin embargo nada más abrir­
la leemos que Dios creó el mundo en seis días, 
y nuestra formación cultural occidental nos im­
pide creer esto literalmente. Y a pesar de todo 
es palabra de Dios. 

El problema de la verdad de la Escritura 
estalló a principios del s. XVII cuando el astró­
nomo Galileo dijo que no es el sol el que se 
mueve alrededor de la tierra, como supone el 
libro de Josué, sino la tierra alrededor del sol. 
Esto trajo consigo una serie de incidentes des­
agradables entre los hombres de ciencia y los 
eclesiásticos de Roma. La base del problema es 
que la Escritura era considerada como un libro, 
divino sí, pero también como un libro que nos 
daba lecciones de astronomía, física y biología. 
Pero en la célebre frase del cardenal Baronio, 
"la intención de la Escritura es enseñarnos có­
mo ir al cielo y no cómo se mueven los cielos". 
Con esto estaba expresada una profunda verdad 
que la teología moderna he desarrollado. Le Es­
critura dice la verdad, pero como dijo 1Pío XII 
"en la Sagrada Escritura lo divino nos es pre­
sentado según la manera usual entre los hom­
bres" 10. Y los hombres que la escribieron eran 
orientales de hace 20 ó 30 siglos. Los escritores 
antiguos tenían un modo de hablar muy distinto 

(18) Rom. 3, 38-39. 
(19) Divino amante Spiritu, "Enchirldlon Bibllc;um", 
Roma 1956. n~ 559. 

al nuestro y sería ridículo querer leer esos li­
bros con una mentalidad moderna. También 
nosotros usamos diversas maneras de hablar. 
Hay relatos históricos, noticias de periódico, pe­
ro junto a esto tenemos obras de teatro, novelas, 
técnicas publicitarias, e incluso chistes. También 
se puede comunicar la verdad en una novela o 
un chiste, pero naturalmente en este caso no 
hay que tomar todo literalmente. En la Escritura 
ocurre algo de eso. Hay narraciones históricas, 
explicadas al modo oriental, hay oraciones, hay 
profecías. Pero para entender la verdad de lo 
que se dice hay que tener en cuenta cómo. se 
dice. Por eso hay que entender lo que Dios nos 
quiere decir a través de ese modo de hablar y 
la mejor forma para eso es "que se determine 
qué intentaba decir el autor sagrado" 20. Esta 
es la tarea de la exégesis moderna; procurar 
desvelar el sentido último de los autores de la 
Escritura. estudiando los diversos géneros lite­
rarios, la manera de ser de aquellos pueblos, y 
para ello usa diversas ciencias como la filología, 
historia y literatura de los pueblos orientales, 
paleontología ... 

El descubrimiento de que la Escritura es pa­
labra de Dios, pero también palabra del hombre. 
puede ser para algunos inquietante. Y sin em­
bargo no tiene por qué serlo. El verdadero pro­
blema no está en que la exégesis use métodos 
científicos para interpretar la Escritura, sino en 
creer que con eso está hecho todo. El verdadero 
problema está en creer que la Escritura, escrita 
por hombres, es palabra de Dios, mejor dicho, 
hablar de Dios a los hombres ahora. La palabra 
de Dios es un acto personal. A través de su 
palabra Dios se nos comunica él, quiere entablar 
un diálogo con nosotros. Por eso la actitud del 
cristiano oyente y lector de la palabra de Dios 
tiene que ser· una actitud personal y no mera­
mente científica, y esa actitud personal se llama 
fe. El verdadero problema es si leemos la Es­
critura con fe o como un libro más. Ni siquiera 
es suficiente leer la Escritura para buscar ver­
dades. Lo decisivo es leerla para entrar en diá­
logo con Dios, teenr una actitud abierta para 
oír a Dios. Como decía S. Agustín: "mientras 
las palabras de la Escritura suenan en nuestros 
oídos, el Maestro está en nuestro corazón".21 
Por eso hay que leer con fe. "Quien tenga oídos 
para oir oiga lo que dice el Espíritu a las Igle­
sias", dice el Apocalipsis 22; y esos oídos son los 
de la fe. 

Tenemos que tomar en serio la Escritura y 
deslindar bien los problemas que surgen alre­
dedor de ella. El que se asombra o se asusta 
porque la Escritura tiene que ser ayudada por 
la exégesis científica, en el fondo no ha enten­
dido que Dios nos habla a través de hombres; 
más aún, no ha entendido el misterio de la en­
carnación, del Dios hecho verdadero hombre, 

(20) Ibld. n9 557. 
(21) Sermo 85, 1 .PL 38, 520, 
(22) Apoc. 1, 11. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



que quiso ser en "todo" igual a los hombres, 
menos en el pecado. Todos tenemos la secreta 
tentaclórt de ir á Dios directamente, exigiendo, 
por decirlo así, pruebas estrictamente divinas. Y 
sin embargo es cierto que sólo podemos ir a 
Dios a través de Cristo, culmen de la revelación 
de Dios, que vivió como un hombre de Nazaret. 

Para curar el posible desencanto de que la 
Escritura está escrita con manos humanas, la so­
lución no es volver a una comprensión de la 
Escritura, como si Dios la hubiese dictado por 
teléfono. La solución es leerla como lo que es, 
éomo comunicación de Dios a rtosotros, y por 
eso leerla con fe, con abertura de alma, con 
ansia de encontrar ahí al palabra de Dios para 
mi vida concreta, con disposición de responder 
11 esa palabra de Dios dirigida ·a mí con todo mi 
ser. El autor de la cá!'ttt ti los Hebreos dice: 
"La palabra de Dios es viva, y poderosa, y más 
tajante que toda espada de dos filos, y penetra 
hasta la separación del alma y el espiritu" 2a. 
Para el católico de hoy la Escritura sigue siendo 
una espada de dos filos. Por una parte puede 
causarle un cierto desasosiego e intranquilidad 
el no poder leerla con la simplicidad de nues­
tros abuelos, pero por otra parte puede ser una 
gran fuente de paz y vida, al leerla con una fe 
más pura y una confianza en Dios más valiente. 

EL MISTERIO DE LA IGLESIA 

Al hablar de la ciudad ya hicimos algunas 
consideraciones sobre la Iglesia como la comu­
nidad de los creyentes. Entre las muchas cosas 
que se pudieran decir sobre este tema me voy 
a limitar a tocar un punto: el papel del seglar 
en la Iglesia y consiguientemente las relaciones 
entr'e el seglar y la jerarquía. 

l'odos hemos aprendido en el catecismo que 
la Iglesia es la comunidad de los bautizados. 
Todo cristiano forma parte' de la Iglesia. Desde 
los primeros tiempos esta verdad ha sido obvia. 
Pero a través de un largo proceso que cristalizó 
en tiempo de la reforma protestante, y como 
consecuencia de la necesidad de combatir al 
protestantismo naciente, la Iglesia se ha ido 
poco a poco identificando con la jerarquía, Pa­
pa, Obispos y aún los sacerdotes. "Dice la Igle­
sia" ha venido a slgnificar "dice Roma". En 
esta frase se encierra una verdad fundamental. 
Cristo dijo a sus apóstoles y en ellos a sus suce­
sores: "El que vosotros oye a mí me oye y el 
que a vosotros desprecia a mí me desprecia" 24. 

De aquí que el papel de los sucesores de los 
apóstoles, el papa y los obispos siempre ha sido 
de suma importancia en la Iglesia, y ésta ha sido 
también una de las notas distintivas de la Igle­
sia católica con respecto a las comunidades e 
Tglesias protestantes 

Sin embargo esta casi-identificación de la 
Iglesia con la jerarquía és hoy duramente ata-

(23) Hebr. 4, 12. 
(24) Le. 10, 16. 

cada. La experiencia cristiana ha visto desarro­
llarse en nuestro siglo el fenómeno de la im­
portancia del segla,r en la Iglesia. De ser un 
elemento casi meramente pasivo, ha tomado un 
papel activo en la vida de la Iglesia. Encíclicas 
papales han aprobado y fomentado este movi­
miento de resurgimiento del seglar católico. Con 
esto no desaparece la función directora de la 
jerarquía, naturalmente, pero sí se han susci­
tado una serie de problemas. ¡,Es el papel del 
seglar meramente seguir las indicaciones de la 
jerarquía? ¿No puede el laico ser movido por 
el Espíritu independientemente de la jerarquía? 
¿Tiene la jerarquía que cansultar al laico, y eso 
no meramente para lograr un modus vivendi, 
como entre partidos políticos, sino como necesi­
dad cristiana de buscar al Espíritu donde quie­
ra que sople? 

El Vaticano II ha dedicado todo un decreto 
al apostolado de los seglares, porque "el aposto­
lado de los seglores, que brota de la esencia 
misma de su vocación cristiana, nunca puede 
faltar en la Iglesia" 25. Parte de este apostolado 
es crear una opinión pública dentro de la Igle­
sia. Ya Pío XII en un famoso discurso declaró: 
"Quisiera añadir una palabra sobre la opinión 
pública dentro de la Iglesia, sobre cosas que 
quedan abiertas a discusión, por supuesto. Sólo 
los que conocen poco o nada de la Iglesia cató­
lica se sorprenderán al oir esto. Pues ella tam­
bién es un cuerpo vivo, y faltaría algo a su 
vida si no hubiera opinión pública en ella, un 
defecto del cual son responsables tanto los pas­
tores como los fieles" 2a. Este texto, tan traído 
y llevado, ha podido ser objeto de malas inter­
pretaciones. El que entienda por opinión pú­
blica en la Iglesia algo así como un órgano de 
presión sobre la jerarquía, ha confundido la 
Iglesia con una sociedad civil. La razón de la 
opinión pública en la Iglesia tiene raíces mucho 
más profundas que el mero intercambio de opi­
niones entre dos grupos. Es una manifestación 
del hecho básico de que "todos" los cristianos 
son la Iglesia. 

El Vaticano II ha escrito quizás sus mejores 
páginas sobre este punto. En la Constitución 
sobre la Iglesia se ha explicado teológica y bí­
blicamente la dignidad, derechos y responsabi­
lidades de "todos" los cristianos. En el primer 
esquema presentado al Concilio todavía se no­
taba una mentalidad en la que se acentuaba la 
diferencia entre jerarquía y fieles. Este esque­
ma fue rechazado, y en su lugar se aprobó la 
constitución "Lumen Gentium". Empieza esta 
en el primer capítulo con el misterio de la Igle­
sia. En los capítulos 39 y 41? habla sucesivamente 
de la jerarquía y de los seglares. Pero lo deci­
sivo es que, antes de esa separación entre jerar­
quía y fieles, está el capítulo 29 sobre el Pueblo 
de Dios. Este no rechaza naturalmente los dis­
tintos papeles que tienen en la Iglesia la jerar-

(25) "Apostolicarn Actuositatern", Proerniurn, n9 l. 
(26) "Osservatore Romano", 18 de febrf;!ro, 1950. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



quía y los seglares, pero se esfuerza en mostrar 
la unidad radical y fundamental de todos los 
cristianos, antes de mostrar sus diferencias. Por 
eso habla del sacerdocio común de todos los 
fieles, de la fe de toda la Iglesia, de los carismas 
de todos los cristianos. Se acentúa pues la dig­
nidad y responsabilidad de "todos" los cristia­
nos. 

Los textos de ese capítulo se basan sobre 
todo en las cartas de Pablo. Este les dice a los 
de Corinto que en la Iglesia hay muchos caris­
mas, es decir muchos dones del Espíritu. Unos 
son apóstoles, otros profetas, otros doctores, otros 
evangelistas, otros consejeros. Unos son diáco­
nos, otros atienden a enfermos, las viudas sir­
ven a la comunidad. Otros tienen carismas de 
dirección; los obispos y pastores. También tie­
nen carismas los que sufren, los que viven la 
vocación de su estado, casados o solteros. La 
jerarquía tiene el don de dirigir, y el seglar la 
obligación de ser dirigido. Pero eso no quiere 
decir que el único carisma del seglar sea el de 
ser dirigido. 

De todo esto, de ese revivir de la conciencia 
de responsabilidad y derecho de cada cristiano, 
se siguen algunas consecuencias. En primer lu­
gar se explica humanamente que al no haber 
estado acostumbrados a un apostolado activo y 
de iniciativa, haya algunos roces o pueda ha­
berlos con la jerarquía. Esto se nota sobre todo 
en algunos países de Europa y Estados Unidos. 
Este es por otra parte el precio inevitable que 
hay que pagar para adaptarse a una realidad 
nueva. Pero lo interesante no es el reajuste en 
el plano sociológico, sino el desarrollo de la 
conciencia cristiana a esta luz. El seglar no 
puede abandonar su responsabilidad, no puede 
frustrar al Espíritu que vive en su corazón. 
Tiene que arpender a unir una de las tantas 
paradojas cristianas: por una parte obediencia 
a aquellos cuyo carisma es precisamente dirigir, 
a la jerarquía; por otra parte tiene que· ciesarro­
llar sus iniciativas cristianas, ya sea en la parti­
cipación litúrgica, ya sea en interpretar cristia­
namente las realidades sociológicas, políticas y 
económicas de su tiempo; ya sea también en el 
campo teológico. Un seglar casado, por ejemplo, 
¿no tiene nada que decir a un teólogo célibe 
sobre el matrimonio? _Un militar, ¿no puede coo­
perar a una teología de la paz y la guerra? 

Pablo ponía como piedra de toque de todos 
los carismas, tanto de la jerarquía como de los 
seglares, que "ayudaran a edificar el Cuerpo de 
Cristo". Los carismas son dones para servir. La 
jerarquía que apelase siempre a la autoridad y 
no auscultase la presencia del Espíritu en los 
seglares, no serviría a la comunidad. El seglar 
que hiciese bandera personal de sus iniciativas, 
que prefiriese su opinión porque es "suya", que 
fomentase una opinión pública por el placer 
malsano de poner en entredicho a la jerarquía, 
no serviría a la comunidad. 

654 

Quizás por la manera de describir las cosas 
pueda decir alguno que estoy suponiendo una 
fricción necesaria entre seglares y jerarquía. 
Esto no es así. El ideal es la mutua colaboración. 
ideal que se ve realizado en muchas partes. Si 
me he fijado en las posibles fricciones, que por 
otra parte también se dan, es porque en estos 
tiempos de cambio no es fácil que falte algo de 
esto, y por eso conviene reflexionar sobre ello. 
De todos modos las meras consideraciones nunca 
podrán sustituir, sobre todo en este punto, al 
diálogo humilde y valiente y a la oración que 
nos hace discernir lo que es del Espíritu y lo 
que es de "nuestro" espíritu. 

EL MISTERIO DE DIOS 

El cristianismo tiene que decir algo al hom­
bre de hoy, al hombre de la ciudad. Pero el 
cristianismo no es una ideología más. La fe 
cristiana se basa en el hecho de que en Cristo 
se nos ha mostrado Dios. Por eso el misterio de 
Dios siempre será central en el Cristianismo, y 
el ateísmo siempre será el error fundamental. 
El Vaticano II ha mostrado comprensión con los 
ateos, nos ha llamado a dialogar con ellos, pero 
al ateísmo G!omo tal lo ha condenado en sus di­
versas formas. También nos ha hecho ver el 
papel purificador que el ateísmo circundante 
puede tener en nuestra fe, y tampoco ha eximi­
do a los cristianos de responsabilidad por el 
ateísmo, pues con nuestras vidas hemos sido ar­
gumentos vivos de irreligiosidad cuando hemos 
prestado a_ Dios servicio de labios pero no de 
corazón2,7. 

La fe en Dios y el ateísmo siempre permane­
cerán un misterio último para el hombre. "A 
_Dios nadie le ha visto", 28 nos dice S. Juan; y 
sin embargo S. Agustín exclama: "Nos has he­
cho Señor para Tí, y nuestro corazón descansa 
inquieto hasta reposar en Tí" 29. Dios no es un 
objeto más en nuestra vida, ni siquiera es una 
persona más. Dios es más íntimo a nosotros que 
nosotros mismos, y por eso siempre se nos esca­
pa. Dios nos llama siempre, pero nunca se deja 
controlar y poseer totalmente por nosotros. El 
ateísmo de una manera o dé otra se basa en la 
incapacidad del hombre de controlar a Dios y 
del consiguiente cansancio de buscar a un Dios 
que siempre se nos adelanta. El hombre que de 
alguna manera pone condiciones a Dios, el hom­
bre que tiene la actitud de ser "primero" y no 
"segundo" es ya un ateo en ciernes. 

Hoy en día, a consecuencia en parte del ata­
que del ateísmo, se plantea en el cristianismo el 
misterio de Dios en toda su radicalidad. Algunos 
protestantes, como Bonhoeffer, quieren un cris­
tianismo con Dios, pero sin religión. La religión 
del cristiano es vivir en la ciudad. Sólo ahí se 

(27) "Gaudium et Spes", nº 7 y 10. 
(28) 1 Jn. 4, 12. 
(29) "Confessiones", 'I, 1, l. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



encuentra a Dios30. Otros como Robinson, bus­
can a un Dios que es el fundamento de nuestro 
ser, pero queda ambiguo si ese Dios es una "per­
sona" con la que se puede dialogar31. Algunos 
extremistas como Hamilton y Altizer hacen des­
aparecer a Dios del cristianismo. Se siguen lla­
mando cristianos porque aceptan el modo de 
vivir defendido por los valores cristianos tra­
dicionales, pero sin Dios3 2 . Este es el movimien­
to que se ha llamado de la teológica sin Dios. 
La designación no es del todo exacta, pues sólo 
el último grupo rechaza explícitamente a Dios. 

¿Puede el católico integrar esta problemática 
en una fe más madura? El P. de Lubac dice que 
"siempre que la humanidad abandona un siste­
ma de pensamiento, cree que 'ha perdido a 
Dios" 33 • Por eso en los grandes cambios cultu­
rales siempre hay una crisis, latente o patente, 
de Dios. Esto no puede menos de ser así, pues 
como ya hemos dicho Dios no se deja controlar 
por el hombre. El hombre siempre siente un 
poco la necesidad de fabricarse un Dios de bol­
sillo, para que el verdadero Dios no le aterre 
con su misterio infinito. Lo positivo de la "teo­
logía sin Dios" es hacernos recordar que Dios 
supera infinitamente al hombre. Por eso Dios 
muere cada vez que muere una manera de pen­
sar. Propiamente no muere Dios, sino los ropa­
jes humanos que los hombres le ponemos y, 
-aquí está la raíz del problema- tenemos que 
ponerlos, para poder entenderle de alguna ma­
nera. Pero el Dios vivo permanece y entierra 
siempre a sus enterradores. 

Entre los teólogos católicos hay un movi­
miento de revalorización del misterio de Dios, 
precisamente como misterio inaccesible. Esto lo 
ha¡:en a veces dialogando con los teólogos sin 
Dios. E. Schillebeeckx, por ejemplo, le ha re­
cordado a Robinson que el misterio de Dios no 
se puede disolver meramE,?1te en el nivel hori­
zontal de la ciudad de los ·hombres. Dios preside 
también la dimensión vertical del ansia e indi­
gencia infinita del hombre34_ 

Quizás los dos teólogos que mejor han ex­
puesto el misterio de Dios en nuestros días son 
los PP. Rahner y de Lubac. Quisiera terminar 
este apartado con dos citas de ellos que hablan 
por sí mismas. Rahner escribe en uno de sus 
artículos más personales en que nos dice por qué 
cree él: "¡Qué ventura! No se puede pasar de 
largo ante el misterio infinito, que nos rodea con 
amor callado, tan fácilmente como suponen igual 
los escépticos y ateos y los cristianos estrechos, 
los cuales piensan en Dios según su corazón 

(30) Véase por ejemplo su libro, "Letters and Papers 
from Prison'', Fontana Books, Londres, 1963. · 
(31) Véase por ejemplo, "Honest to God", SCM 
Press, Londres, 1963. 
(32) Véase el libro en colaboración, "Radical Theo­
logy and the Death of God". 
(33) "The Discovery of God", P. J. Kennedy and 
Sons, New York, 1960, p. 167. 
(34) Véase sus libros, "Personale Begegnung mlt 
Gott" y "Neues Glaubensverstaendnlss". Ambos rn 
Matthias Gruenewald. Mainz. 1964. · 

demasiado pequeño. Y precisamente porque lo 
rodea todo silenciosamente, porque todos los ca­
minos van a dar a él, en quien vivimos, nos mo­
vemos y somos, que no está lejos de cada uno 
de nosotros, que los sustenta tódo, sin ser abar­
cado ni -alcanzado por nadie ... Dios es todo en. 
todo"35, Y el P. de Lubac: "En el culmen del 
esfuerzo del hombre, cara a cara con el Ser de 
Dios, el hombre se convence de su nada; y en la 
medida en que el misterio de Dios se deja pe­
netrar por la razón, o mejor dicho, penetra él 
la razón, revela sus profundidades, y la luz que 

· irradia sólo aumenta la oscuridad en que el 
Misterio se esconde a sí mismo" 36_ 

CONCLUSION 

Hemos descrito algunos fenómenos actuales 
en la Iglesia de hoy. Se podrá objetar que no 
hemos dicho todo, no hemos hablado mucho de 
Cristo, María, los sacramentos, vocaciones y vida 
de los sacerdotes y religiosos, problemas mora­
les, etc. Todas estas cosas naturalmente habrla 
que tenerlas en cuenta para analizar el estado 
de la Iglesia. También se podrá objetar que he­
mos hablado de varias cosas que apuntan en di­
versos sentidos, como la ciudad y la persona, 
sin haber intentado dar una síntesis. Todo esto 
nos llevaría a un estudio minucioso y gigantesco 
que no se puede hacer en unas breves páginas. 
El fin de estas lineas no ha sido tratar proble­
mas en detalle, sino dar una visión de conjunto 
de los factores de cambio en la Iglesia, y esto 
sí se puede ver, si se confronta con la realidad 
los factores indicados. 

Ahora podemos responder a la pregunta que 
hicimos al principio. ¿Se puede caracterizar 
nuestra situación como "crisis"?. Si la palabra 
crisis se toma .en sentido ordinario, no se puede 
negar que en algunos sectores la hay. Bien por 
razones intelectuales de los que se preguntan 
por su fe antigua, bien por razones de compro­
miso activo, como los que ante la "Populorum 
Progressio" no saben dar el paso al frente. 

Pero la palabra "crisis" tiene un sentido ori­
ginal en griego, de donde procede, que nos pue­
de dar más luz. Crisis significa sencillamente 
discernimiento. En este sentido la Iglesia siem­
pre ha estado en crisis, siempre tiene que pen­
sarse a sí misma, como el Vaticano II lo ha he­
cho solemnemente. Siempre tiene que pedir, co­
mo S. Pablo pedía para los cristianos de Efeso. 
"que el Dios del Señor nuestro Jesucristo os 
de espíritu de sabiduría y de revelación para 
su conocimiento, alumbrando los ojos de vues­
tro corazón" 37. Siempre tiene que seguir la re­
comendación de S. Juan: "No os fieis de cual­
quier espíritu, sino poned a prueba a los espí­
ritus a ver si son de Dios, porque han salido 
al mundo muchos falsos profetas" 38_ 

(35) "Escritos de Teogogia", V, "Ediciones Taurus", 
Madrid, 1964, p. 31. 
(36) Op. cit., p. 119. 
(37) El. 1, 17-18. 
138) 1 Jn. 4, 1.· 

655 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



El discernir los espíritus cristianamente no 
es tarea fácil. Sin embargo, mientras la Iglesia 
esté creciendo, es totalmente necesario. Si crecer 
fuera meramente aumentar en número, no ha­
bría problema. Pero crecer significa desarrollar­
se orgánicamente, desarrollar desde dentro el 
misterio de la Iglesia; como el hombre, que aun­
que no aumente ya su estatura, se sigue desa­
rrollando y descubriendo en sí cada vez nuevas 
potencialidades y nuevas limitaciones. Para dis­
cernir, para hacer "crisis" quizás convenga re­
cordar algunas antiguas verdades: 

a) La pereza y el pesimismo no son virtudes 
cristianas. La Iglesia tiene que ser como la es­
posa que se engalana hasta que venga el Espo­
so:19. No nos tenemos que dejar llevar del espí­
ritu de "esos profetas de calamidades que siem­
pre están anunciando infaustos sucesos", como 
decía Juan XXIII 40_ 

b) La responsabilidad es exigida por Cristo 
en la parábola de lo stalentos. No se pueden 
guardar los dones de Dios en balde. 

c) En el cristianismo siempre habrá tensio­
nes, y no meramente porque los cristianos somos 
al fin y al cabo hombres, sino porque Cristo pre­
dicó a la vez la pobreza y el dominio de la 
tierra, la oración y el trabajo, la obediencia y 
la iniciativa, la humildad y la fortaleza. En la 

(39) Apoc. 21, 2. 

( 40) Discurso del 11 de octubre de 1962. 

Iglesia siempre habrá la tensión del q~e. quier~ 
ir directamente a Dios, porque el Esp1ntu esta 
dentro de nosotros y del que reconoce que para 
llegar a Dios hay que dar un rodeo a través 
de un hombre, Jesucristo. 

d) Estas tensiones no se pueden compaginar 
meramente en un nivel intelectual. Hay que vi­
virlas, para encontrar su verdadero sentido co­
mo tensión. Hay que "hacer" la verdad en la 
caridad. 

e) La Iglesia es el Cuerpo de Cristo y el pue­
blo de Dios, y por eso participa de su misterio. 
por eso siempre será como Cristo, locura Y es­
cándalo. Y Cristo seguirá diciendci; "Dichoso el 
que no se escandalizare en mí" 41 . 

f) Todo cambio en la Iglesia tiene un último 
criterio de verdad. S. Ignacio de Loyola lo ex­
presaba en sus "Ejercicios Espirituales" como 
un aumento de fe, esperanza y caridad. Y S. 
Juan: "Conoced en esto al Espiritu de Dios: todo 
espíritu que confiese a Jesucristo venido e~ car­
ne, es de Dios, y todo espíritu que no confiese a 
Jesucristo, no es de Dios" 42 . 

La Iglesia seguirá peregrinando, seguirá cre­
ciendo como árbol, seguirá diciendo como la 
Esposa del· Apocalipsis: "Ven" 43 . Hasta que 
Cristo vuelya. la Iglesia seguirá creciendo. 

(41) Mt .. 11, 6. 
(42) 1 Jn. 4, 2. 
(43) Apoc. 22. 17. 

- A VI A -

650 

AGENCIA DE VIAJES APOSTOLO 

Tels.: 21-7314; 21-5245 y 21-9944. Calle Arce 1268, San Salvador. 

ARREGLO DE VIAJES INDIVIDUALES Y EN GRUPOS 
A TODOS LOS CONTINENTES. 

NUEVA FARMACIA. "LA ASUNCION" 
Dr. Luis Alberto Aparicio R. 

Edificio MEDICO DENTAL, ½ Cuadra al Oriente 
del Colegio La Asunción. Frente a CEFESA. 

Teléfonos: 21-3941 y 21-7820/24. 
Exclusivamente al servicio de Su Salud. 

ABIERTA: de 8:00 a.m. A 
2:30 p.m. A 

SABADOS: 8:00 a. m. A 

1:00 p.m. 
7:00 p.m. 
1::00 p . .m. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas




