
Carta abierta. 

¿Es Dios un problema 
en tu vida? 

Un Universitario escribe 
a afro Universitario 

Juan Sobrino, S. J. 

No sé exactamente quién eres ni cómo te llamas ni qué estudias. 
Sólo sé que eres un universitario y por eso me gustaría hablar contigo unos minutos. 

Tampoco puedo decirte con qué derecho me dirijo a tí, a no ser en nombre de esa liber-
tad de espíritu que los universitarios tanto defienden. 

También la importancia del tema me mueve a escribirte, aunque cuando lo hago no 
estoy seguro si sabré expresarme bien. 

A lo mejor, en vez de ayudarte, como es mi deseo, no hago más que embrollarte la 
cabeza. Quizás no eres tú uno de los que se han enfrentado con el problema del que te voy 
a hablar. Si es así, lo siento. El problema es delicado y no es fácil explicarse bien, pero el 
silencio puede ser todavía peor. Mi deseo es hablarte de algo sobre lo que el hombre ha 
hablado desde que se conoce a sí mismo. Es el problema más complicado y a la vez el más 
sencillo, y ciertamente es el más importante. Es un problema que está fuera de nosotros, 
y por eso parece que se nos escapa siempre, y al mismo tiempo está dentro de nosotros en 
lo más profundo de nuestra existencia y por eso no lo podemos evitar, por lo menos algu­
na que otra vez cua.ndo con serenidad y valentía nos enfrentamos con nosotros mismos. 

Los hombres han hablado siempre de él. Algunos han encontrado la solución arrodi­
llándose delante del sol o de animales, que ellos llamaban sagrados. Otros se han retirado 
a la cumbre de un monte para buscar allí, en la soledad, su solución. Los hombres han 
dado vueltas siempre alrededor de ese problema y han encontrado las soluciones más diver­
sas. Algunos incluso han llegado a la conclusión de que el tal problema no existe, o a lo 
sumo no es más que un problema mal planteado. Los que han llegado a una conclusión 
han hecho cosas muy diversas por ella. Algunos han pasado su vida en países lejanos 
viviendo pobremente en hospitales leproserías, tratando de convencer a la gente que su 
solución ·es la salvadora. 

A veces se han hecho también cosas terribles por la misma causa: se han perseguido, 
encarcelado e incluso mata.do a los que no han aceptado una solución determinada. Hoy en 
día el problema. está de moda, sobre todo entre los universitarios. Se escriben libros eru­
ditos sobre él; también las revistas y sema.nariga lo propagan poniéndolo al alcance de 
todo el mundo. 

690 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



1.- JUVENTUD Y RESPONSABILIDAD. 

Como ya te habrás imaginado te estoy hablando de eso tan sublime y tan sencillo, tan 
lejano y tan cercano a nosotros, tan discutido y tan poco comprendido. TE ESTOY HA­
BLANDO DEL PROBLEMA DE DIOS. De ese Dios a quien has conocido desde hace mu­
chos años en tu casa, en el colegio, en la misa de los domingos. Ese Dios con quien has 
vivido más o menos tranquilo hasta ahora, pero que ahora empieza a ser un verdadero pro­
blema para tí, pues si vive, por mucho que queramos escaparnos de él, por mucho que nos 
entreguemos a las ocupaciones, al estudio, a las diversiones, por mucho que no pensemos 
en él, sabemos que estamos siempre bajo su mirada. Por eso no podemos evitar enfrentar­
nos con Dios, y hoy menos que nunca, pues, como te decía antes, el problema de Dios pa­
rece que se ha puesto de moda. 

Todo el mundo opina sobre Dios, todo el mundo escribe sobre El, se hacen películas 
tratando de descubrir o siienciar su presencia en la vida, la filosofía no conoce ~yor pro­
blema que el de Dios, y la teología, la ciencia de Dios, desconocida hace unos años fuera 
de los seminarios, está despertando enorme interés entre los seglares. Por eso, aunque no 
fuese más que porque el problema está de moda -los hombres somos tam 1bién esclavos 
de las modas- quisiera decirte lo que pienso de esto. 

MI PUNTO DE PARTIDA DE ESTA CHARLA CONTIGO 
ES QUE ERES UN JOVEN UNIVERSITARIO. 

El problema de Dios se le presenta al universitario de una manera muy particular, 
distinta al del hombre maduro, por su edad, y al obrero y campesino, por su preparacion 
intelectual. Me parece que la posición del universitario es delicada cuando se enfrenta con 
Dios. Delicada porque, como joven, pone todo su ardor en resolver el problema y le falta la 
actitud paciente, no muy celebrada en la juventud. Delicada también por la falta de expe­
riencia de la vida. 

El joven "empieza a vivir" pero no es todavía un hombre maduro que ha aprendido 
en la dura escuela de la vida. Delicada porque el joven cree que él y él sólo es respon­
sable por la sociedad, pues los mayores en su mayoría se han aburguesado. Delicada por­
que el universitario "empieza una vida intelectual" y no puede menos de caer en la tenta­
ción de controlar el mundo con las ideas. 

Todas estas circunstancias, como trataré de esclarecerte, hacen muy delicada la postura 
del joven universitariC, sobre Dios. Y, sin embargo, todo esto es inevitable. Vivimos "esta" 
vida y no otra distinta. Tenemos que pasar por esta crisis de madurez nos guste o no. No 
hemos hecho nosotros la vida, sino que ella nos hace a nosotros, y no podemos triunfar al 
margen de la vida y sus leyes inexorables, sino dentro de ellas, usando los medios y las crisis 
que eUa nos ofrece. Estas crisis inevitables por las que pasa el universitario complican la 
solución del problema de Dios. Por eso me gustaría estudiarlas un poco y aclarar lo que en 
estas crisis hay de inevitable, de peligroso y de estimulante. 

LA PRIMERA CRISIS ES LA DE LA JUVENTUD. 

El joven empieza a vivir una vida nueva en todos los órdenes. Los valo.res antiguos, los 
que aprendió en su casa o en el colegio, no son ya automáticamente "sus" valores porque 
el joven empieza a vivir "su" vida, no vive ya de la vida de los demás. Más tarde o más 
temprano los valores morales y religiosos tradi'!ionales son también sometidos a una nueva 
valoración personal. 

La misma suerte corre lo que la Biblia llama hermosamente "el Dios de nuestros 
padres''. La Biblia quiere hacer resaltar con ello la fidelidad y presencia de Dios en la 
historia de su pueblo, pero a algunos jóvenes se les empieza a hacer sospechoso un Dios 

691 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



transmitido de generacion en generacion. Es que el joven ha empezado su proceso de inde­
pendencia y por eso somete a crítica, consciente o inconscientemente, todo lo que le rodea, 
su situación familiar, las condiciones económicas y sociales de su país, la política y la reli­
gión, de las cuales él ha sido hasta ahora un miembro más o menos pasivo. Y unido a este 
sentimiento de independencia aparece el idealismo. 

El joven cree en soluciones ideales, no entiende el compromiso, que le parece traición; 
las soluciones a medias no parecen soluciones. En los albores de la vida ésta tiene que ser 
de un color, no comprende eL claroscuro de la existencia, no acepta la vida "burguesa'', la 
vida de los mayores, hecha de tantas contradicciones. Y cuando vuelve su mirada a la Iglesia 
normalmente se decepciona. No encuentra en ella a los cristianos puros, cien por cien. En­
cuentra una Iglesia humana, demasiado humana, demasiado humana para su actitud idealista. 

La pobreza predicada por Cristo no aparece casi por ninguna parte. Los cristianos que 
han ido a los mejores colegios católicos son muchas veces los que cometen las mayores in­
justicias sociales. La religión de la gente sencilla le parece una superstición, producto de la 
ignorancia. De pronto parece también que la Iglesia ha tenido y tiene la culpa de casi todos 
los males del país. En nombre de la Iglesia, piensa él, se destruyeron nuestras culturas pri­
mitivas; las exageraciones de la Inquisición empiezan a ser intolerables; la alianza de la 
Iglesia con el capitalismo, inaguantable; el dogmatismo cristiano parece contradecir lo más 
íntimo de nuestro ser y la libertad predicada por Cristo. En una palabra, encuentra a la 
Iglesia demasiado humana y demasiado poco cristiana. 

Y no es que falten razones para llegar a esta conclusión, pero su actitud idealista no le 
permite ver que el cristiano no es un ser de otro mundo, sino ante todo un hombre, aco­
sado por las mismas miserias que todos los demás, pecndor como todos los demás. El joven 
participa de la pasión de Cristo condenando el pecado, la injusticia y el egoísmo, pero le 
falta la paciencia de Cristo para con el pecador. Quizás es todavía demasiado tempraoo para 
comprender el misterioso claroscuro que es la vida del hombre, quizás es demasiado pronto 
para comprender que no solamente "los otros" sino también "nosotros" somos pecadores e 
injustos; demasiado pronto para comprender que, misteriosamente, la injusticia no se vence 
sólo "teniendo la razón", sino con el sacrificio y la paciencia. 

* * * 

¿QUE TIENE QUE VER ESTO CON EL PROBLEMA DE DIOS? 

No es infrecuente que en la crisis de tantos valores ocasionada por la juventud, Dios 
se esfuma, al menos temporalmente. El Dios del orden establecido parece que no tiene mu­
cho que ver con el joven. Parece que al despertar del sueño de la niñez el lugar que ocu­
paba Dios en aquel sueño queda ahora vacante o por lo menos no se sabe exactamente 
quién lo llena. El Dios del sueño parece que no tiene ahora mucho que ofrecer en la 
vida nueva. 

Muchas de las cosas que he descrito ocurren frecuentemente y no pocas de ellas están 
justificadas. Sin embargo, sería un error sacar conclusiones demasiado precipitadas. 

La juventud es el comienzo de la vida. Hay en ella un ardor y un entusiasmo que no 
se encuentran en otras etapas de la vida. Pero hay también lagunas. En la niñez, por así 
decirlo, controlábamos sa Dios, al buen Señor de barba blanca que nos esperaba en el cielo. 
Ahora ya no le controlamos más, precisamente porque es ahora cuando el verdadero Dios 
aparece en la vida. 

El tránsito del Dios de la niñez al Dios de la juventud puede ser penoso, pero en parte 
es la misma juventud, por ley de vida, la que lo hace penoso. El idealismo juvenil quisiera 
un Dios claro, que no participase de la ambigüedad de la existencia. Un Dios que siempre 
defendiese acá abajo la justicia, que castigase inmediatamente la iniquidad, que nos hablase 
claramente y no en la oscuridad de su corazón o sus sacramentos, un Dios que no permi­
tiese que su Iglesia fuese tan humana que la hiciese claramente un signo, un sacramento 
de su presencia. 

692 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



Pero Dios no es así. 

A Dios no se le pueden poner leyes ni fronteras por muy santas que éstas sean. No se 
le puede controiar sino al precio de destruirlo, sl,e hacerlo de nuevo el Dios de nuestra 
niñez, no ya con barba blanca, por supuesto, pero al fin y al cabo un Dios controlado. ¿No 
es esto parte del problema de Dios en la juventud? 

La juventud es el comienzo de la vida, el tránsito de la niñez a la madurez, y aunque 
no lo creamos, aunque quizás nos moleste oírlo, traemos a la juventud, como es natural, 
algunas trazas de nuestra niñez. Y en el problema de Dios se ve claramente. Secretamente 
queremos seguir controlando a Dios, como niños, para que no nos asuste con su misterio 
infinito, pero esto no es ya posible. Por eso creemos que Dios ya no nos habla, que no está 
con nosotros. 

Alguno diría incluso que Dios ha muerto. Pero ¿no es este silencio de Dios que empe­
zamos a oir ahora fina señal de que empezamos a vivir en la presencia del Dios verdadero, 
del Dios misterioso, del Dios que alegra nuestra juventud, del Dios que no conoce otro Señor 
más que El? ¿No es el cambio de la juventud, como todo cambio, un momento de deci- . 
sión seria, un salto 1iacia adelante, que no se puede dar añorando lo que hemos dejado atrás? 

Hay cosas que sólo se aprenden con la experiencia, que no se pueden prevenir de 
antemano ni se pueden resolver solamente ley mdo libros. Hay que decidirse a vivirlas. Si 
Dios se hace silencioso en la juventud, es porque todavía tenemos oídos de niño en este 
campo. El joven, tiene que aprender a oir a Dios no sólo en su idealismo juveniL sino en el 
realismo de la experiencia, en la del gozo y el sufrimiento, en la vida donde se lucha por 
justicia mientras que parece que triunfa la injusticia, en la vida de las exigencias totales y 
de las pequeñeces humanas, en la vida del propósito noble y la caída débil. La palabra de 
Dios tenemos que oírla en el claroscuro de la vida y no en una vida idealizada. 

La juventud no es un fin en sí misma. Es una preparación para la putdurez, como ésta 
lo es para la ancianidad y ésta para la eternid'l,d. También el joven puede encontrar a Dios 
en su juventud, pero con tal que no le ponga condiciones, que reconozca que el Dios de 
su juventud es el Señor del tiempo, el Dios de todas las edades, que exige una conversión 
cada vez que pasamos de una edad a otra. 

* * * 
LA SEGUNDA CRISIS DE LA QUE QUISIERA HABLARTE 
E~ LA CRISIS DE LA RESPONSABILIDAD. 

La juventud es el comienzo de una responsabilidad nueva: LA RESPONSABILIDAD 
CON LOS DEMAS. 

De pronto siente el joven que él es también part"e del mundo, que el mundo no queda 
lejos de él, sino que casi por arte de magia descubre que él también tiene algo que hacer 
y decir en ese mundo. ¿Qué tiene esto que ver con el problema de Dios? 

Ante todo hay que hacer algunas aclaraciones. Cuando digo que el joven empieza a 
sentir responsabilidad por los demás no niego que hay bastantes, incluso muchos, para 
quienes su vida universitaria parece una continuación de su vida colegial .. Estos estudian 
lo mínimo para pasar exámenes; si tienen dinero y carro aumentan sus diversiones en 
proporción directa a sus posibilidades financieras, y en general no parecen preocuparse 
por los demás. Otros se preocupan casi exclusivamente por su carrera con la intención 
entre egoísta y sana de buscar cuanto antes una buena colocación que les proporcione di­
nero. Para éstos el problema de Dios no es una preocupación obsesiva y la crisis de la 
responsabilidad no se lo aumenta. 

Al hablar del comienzo de la responsabilidad me refiero a otro tipo de universitarios. 
En Europa, por ejemplo, no ha sido raro encontrar estudjantes después de la guerra que 
movidos por la filosofía existencialista empiezan a preguntarse si su libertad, y por lo tanto 
su responsabilidad no se ve menoscabada por la existencia de un Dios todopoderoso, que 
por así decirlo, tiene siempre la última palabra que decir sobre lo que se hace aquí abajo 
en la tierra. Ese Dios, mal entendido ciertamznte, parece que hace desaparecer nuestra 
verdadera responsabilidad para con el mundo. En otras palabras, parece que nos ha hecho 
unos muñecos, nos ha hecho creer que tenemos responsabilidad, cuando en último término 
la responsabilidad radica sólo en él. Esta típica problemática existencia.lista supone tam­
bién una crisis sobre Dios. 

693 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



Pero tampoco de esto quiero hablar ahora. En las universidades latinoamericamas eL 
problema de la responsabilidad se suele presentar de otra manera. Dada nuestra situación 
económica y social, el sentido de responsabilidad suele aparecer como una especie de ideal 
redentor de las clases más pobres. De repente nos vemos en un m"Undo desequilibrado 
social y económicamente y vemos que nosotros formamos parte de ese mundo, que somos 
nosotros, no los habitantes de un mundo desc'.Jnocido, los que hemos de salvar a estos 
países, o hundirnos juntamente con ellos. 

ESTE MOMEN]'O DEL SENTIDO DE LA RESPONSABILIDAD SOCIAL SUELE 
TENER TAMBIEN UN MOMENTO DE RECHAZO, QUE ROZA DE CERCA EL PRO­
BLEMA DE DIOS. RECHAZO DE ESTE ORDEN EN QUE VIVIMOS Y RECHAZO DE 
TODO LO QUE LO HA MANTENIDO. 

Rechazo en economía del sistema capitalisti y rechazo de las estrtlcturas sociales hasta 
ahora existentes, que han conducido a tantos males. Por lo que toca al problema de Dios, 
lo interesante aquí es el rechazo de la Iglesia, tan ligada a nuestra cultura. Entonces se 
empieza a percibir con agudeza y acritud las riquezas, reales o supuestas, pasadas o . pre­
sentes, de la Iglesia. 

Las contribuciones sociales de la Iglesia en Latinoamérica, las históricas reducciones 
del Paraguay, la fundación de Universidades los hospitales y demás obras humanitarias 
llevadas a cabo por iniciativa de la Iglesia, Ías encíclicas sociales de los papas en los ú,lti­
m·os tiempos -si es que se han leído-, parecen desaparecer ante la aparente despreocu­
pación de la Iglesia en general por los problemas te_rrenos. 

Entonces es generalmente cuando el universitario empieza a oir las palabras de Marx 
"la religión es el opio del pueblo" y empieza a dudar si en el fondo no serán verdad estas 
palabras; si la religión no será una forma de evadir nuestra responsabilidad de hombres. 
Entonces empiezan a hacerse intolerables los sermones que nos hablan de otra vida más 
justa allá en el cielo, cuando los probiemas los tenemos a diez metros de la iglesia donde 
oimos el sermón. 

Este movimiento antireligioso, por considerar la religión antisocial, suele llevar tam­
bién a condenar al Dios que patrocina la religión, al Dios que exige la misa semanal, pero 
que, así al menos parece a juzgar por lo que hacen los cristianos, no se preocupa de que 
millones de hombres vayan hambrientos todos los días a la cama. 

En este momento el universitario suele estar predispuesto para otra concepción de la 
vida más social, y hoy esa suele ser el marxismo. Como veremos más adelante el universi­
tario busca también una estructura intelectual que dé sentido al mundo, y ésa cree encon 
trarla en el marxismo, pero de momento quiero fijarme sólo en ei aspecto social. · 

Lo que le fascina del murxismo se puede simbolizar en la célebre frase de Marx "los 
filósofos han hablado mucho del mundo; nosotros lo que queremos es cambiarlo". Aun­
que el universitario es mucho más racionalista de lo que éi cree, esta frase de Marx, esta 
llamada a la actividad, a la responsabilidad social, es vista como una alternativa a una 
religión adormecida. En la elección de alternativa Dios puede desaparecer. 

* 
Pero este comienzo de la responsabilidad para con el mundo que nos rodea tiene un 

segundo aspecto perturbador, por lo que atañe al problema de Dios. 
Me refiero al PROBLEMA DE LA EXISTENCIA DEL MAL, del sufrimiento, del fra­

caso de la justicia y el triunfo del egoísmo en el mundo. 
El mal sigue siendo un escándalo insuperable y cuando empezamos a querer transfor­

mar el mundo tarde o temprano nos topamos con ese escándalo. Una primera solución rá­
pida al problema es que un Dios que permite el mal no merece serlo. Un mu1'!.do donde 
madres ven morir a sus. hijos a los días o meses de haber nacido por falta de condiciones 
sanitarias en el país, donde niños inocentes y mujeres indefensas mueren carbonizadas por 
bombas de napalm, donde unos tienen que trabajar doce horas al día para comer unos fri­
joles Y unas tortillas, mientras otros van a Miami y Nueva. York de compras o de fiesta, 

694 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



donde son e.:rtermiMdoa millo'tl.es de homb'l'es por el único crimen de pertenecer a una raza, 
donde la verdad es ineficaz, donde el engaño y el compromiso son la llave del éxito, donde 
se gastan millones en armamentos y se dedican las sobras al desarrollo de los países menos 
priviiegiados, donde hay miles de suicidios an·wles de gente desesperada: un mundo así no 
puede estar gobernado por un Dios bueno y ju~to. ¿No será la única justificación para ese 
Dios, como piensan algunos, decir que ese Dios no existe? 

En esta situación, cuando el joven siente imperiosamente su responsabilidad, su deseo 
de ayudar a su país, de poco valen las explicaciones del por qué del mal, si no es para irri­
tarle aún más. 

El mal ciertamente es escándalo y ante éi no valen mucho las palabras humunas. 
Solamente el supremo quijotismo cristiano que quiere superar el mal con la paciencia 
activa, la injusticia con el amor, el engaño con la verdad heroica, puede encontrar un 
sentido en este mundo aparentemente absurdo. 

Pero la edad del joven no es la más indicada para esta actitud. Hablar de paciencia, 
esperanza, perdón suena a traición, a opio. La estremecedora figura bíblica de un Job, fiel 
y paciente ante la adversidad, no es generalmente el símbolo de la juventud. Es una verdad 
elemental que tenemos que vivir con y entre ei mal. 

Pero esta es una verdad mal digerida por la juventud. Y por eso Dios puede ser tam­
bién mal digerido entre los jóvenes que han sido alucinados por la utopía marxista que 
llama a la actividad en busca de esa sociedad ideal, sin clases, en que cada uno dará según 
sus posibilidades y recibirá según sus necesidades, una sociedad, en fin, que no verá la 
sombra del mal, o lo reducirá a un mínimo inevitable. Este suele ser el ocaso de Dios y el 
triunfo de Prometeo, que tanto impresionó a Marx en su juventud, el cual prefiere vivir 
solo y encadenado a ser esclavo de dioses injustos. 

Pero la luz puede volver a brilla1·. Siempre será la luz de Dios con las sombras del mal, 
pero luz en definitiva. 

* 
La vida enseña normalmente otra verdad evidente pero paradójica: hay que luchar 

contra el mal, hay que luchar por superarlo, pero sabiendo que siempre viviremos con él. 
Quizás lo único que consuele un poco es la experiencia de que el mal puede ser también 
asimilado, que el sufrimiento ha sido y sigue siendo un ingrediente imprescindible para 
lograr la verdadera grandeza humana. El por qué de esa ley humana nunca io sabremos. 

, Ese es otro de los misterios que nos hace volver ante el Dios misterioso e incontrola­
ble, el Dios que no está hecho a la medida de nuestro corazón, sino que es mayor que 
nu·estros corazones; el Dios cuyos pensamientos no son nuestros pensamientos, ni sus cami-

~ nos nuestros caminos; el_•Dio que, en definitiva, ha tenido la delicadeza de no perdonar a su 
Hijo y dejarle que muriera en una cruz. A es~ Dios que no se le puede pedir explicacio­
nes, pero se le puede creer. 

No se puede comprender la profundidad de sus designios, pero se puede intentar vivir 
según el sermón que su Hijo pronunció en la montaña ante gente que sufría día a día 
como nosotros. Y viviendo las paradojas de las bienaventuranzas podemos quizás obtener 
una luz que no hace ciertamente desaparecer la sombr.a del mal, pero nos la hace ver como 
es, como sombra situada siempre detrás de una luz más potente, la luz de Dios. 

El mal no tiene por qué ser un escándalo insuperable, pero suele ser una crisis inevi­
table en el joven que ha visto despertar su responsabilidad para con el mundo. 

Al principio le puede parecer que Dios no es su aliado en la lucha contra el mal de esta 
tierra. Quizás más adeiante esa misma responsabi"idad suya, no ya utópica, sino realista, y 
la experiencia de la vida, le hagan ver que Dios es en verdad su aliado para construir un 
mundo más humano, pues, en definitiva, un mundo donde el hombre no puede adorar a 
Dios, a pesar de todas las posibles ventajas económicas, se convierte paradójicamente en el 
más asfixiante de los mundos, y como decía Dostoievski un mundo construido al margen 
de Dios es el más inhumano de los mundos. 

Un cordial saíudo. 

JUAN SOBRINO, S. J. 

695 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas




