
La Presencia Real 

Sería desacertado suponer que la reciente 
controversia sobre la transubstanciación tuvo 
su origen en un mero deseo de hacer más suave 
y más tolerable, a los oídos del mundo moderno, 
las duras palabras de la presencia real. Varias 
razones explican, y algunas de ellas muy serias 
en teología, esa corriente de inquietud y criti­
cismo, que se ha hecho sentir los últimos años 
contra el significado tradicional del dogma de 
la Iglesia. En primer lugar las recorreré suma­
riamente para comentarlas después. 

Debemos considerar esta controversia encua­
drada en una visión más general, es decir, en 
la nueva perspectiva de la teología católica, 
dispuesta, sobre todo después de la guerra, a 
buscar su propia renovación por medio de un 
provechoso retorno a las fuentes y por una nue­
va metodología. En la teología eucarística, esta 
tendencia nos ha llevado a reaccionar contra 
esa tan técnica y excesivamente árida "cosmo­
logía" de la presencia real, expuesta en los li­
bros de texto escolásticos de ayer. 

Y como consecuencia surgió una reacción 
contraria, que hace hincapié en la así llamada 
concepción dinámica de la Eucaristía: es deci-r, 
en la insistencia sobre el manjar común, con 
un sentido eclesial y escatológico, y sobre la 
acción litúrgica y la consiguiente participación 
del pueblo de Dios. Hay una nueva imagen de 
los sacramentos, que insiste primero en el en­
cuentro con Cristo, con un diálogo interpersonal 
de fe y de amor. La presencia real, dicen ahora 
algunos, constituye solamente un valor relati­
vo, subordinado a los valores dinámicos. Y cri­
tican la llamada teología "estática'' de la pre­
sencia real, junto con el culto al Sacramento 
reservado, co·mo una exageración desarrollada 
en la Iglesia latina, que promovió una piedad 

· individualista, antilitúrgica y hasta supersti­
ciosa. 

El origen de un error. 

Al trazar la historia de la doctrina de la 
presencia real, algunos alegan la oposición entre 
el "simbolismo agustiniano", para quien el pan 
y el vino son esencialmente un "signo" de una 
realidad extra mundana, y el "metabolismo am­
brosiano", que por su excesivo realismo sobre 
el cambio físico, condujo a una teología que 

350 

en la Eucaristía 
R. P. Francis Clark, S. l., S. T. D. 

Pro.fesor de Teología Dogmática en la 
Pontificia Universidad Gregoriana. 

contradice al axioma "sacramentum est in ge­
nere signi'". (Esta objeción tal vez recuerde a 
alguno de ustedes el artículo 28 de los 39 ar­
tículos anglicanos, según el cual la transubstan­
ciación "echa abajo la naturaleza del sacra­
mento"). 

Otra fuente de inquietud brota en un ámbito 
diferente. Los autores neoescolásticos compro­
baron que, a la luz de la ciencia moderna, no 
es posible seguir llamando al pan y vino subs­
tancias homogéneas, según las categorías de la 
cosmología aristotélico-tomista. En ambos hay 
una multiplicidad físico-química de gran com­
plejidad. Entonces, ¡_dónde está "la" substancia 
del pan y del vino, de que habla la definición 
del tridentino? 

Algunos autores contestaron traduciendo la 
expres10n dogmática en términos científicos 
modernos. La substancia que cambia, dicen, es 
de hecho el conjunto múltiple y total de las 
substancias físico-químicas: de los micro cris­
tales, complejos moleculares, moléculas, átomos. 
electrones, proto·nes y demás; mientras quedan 
inmutables los accidentes: extensión, masa, 
energías magnética, eléctrica y cinética, etc. 
Pero este recurso, lejos de tranquilizar las al­
mas, deja más molestas a muchas de ellas. Des­
pués de la controversia que sobrevino sobre 
estas cuestiones por los años cincuenta, espe­
cialmente entre Carlos Colombo y Felipe Sel­
vaggi, algunos empezaron a decir que Colombo 
no anduvo todo el camino para llevar la doctri­
na eucarística fuera del alcance del "fisicismo" 
y a preguntar si ese acontecimiento sobrenatu­
ral, que tiene lugar en la consagración, podría 
ser trasladado a un orden puramente espiritual 
o intencional, dejando las realidades mundanas 
completamente intactas en su misma naturaleza. 

De acuerdo con la trayectoria de estas ideas, 
influyeron las teorías· filosóficas modernas, 
aceptadas por un buen número de católicos co­
mo de útil aplicación a la especulación euca­
rística. El "perspectivismo", que en sus diversas 
formas había encontrado aceptación desde el 
tiempo de Nietzsche, declaró que no tiene sen­
tido hablar de la naturaleza de un ser en sí 
mismo; su realidad no es otra cosa sino su sig­
nificado para el hombre, "para mí". Adaptando 
esto a la esfera teológica, propusieron una es-

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



pecie de "perspectivismo sobrenatural"; seeún 
este, la presencia real es una realidad en cuanto 
es percibida por la fe, no precisamente por la 
fe individual, sino por la fe de la comunidad 
eclesial. 

Del mismo modo, y según la fenomenología 
existencial, el más profundo sentido de las cosas 
es su significado humano, su finalidad y uso 
como expresiones de relaciones interpersonales, 
y se sugiere que esto podría llamarse su "subs­
tancia". El pan y el vino son "realidades antro­
pológicas". ¿No podríamos decir que por querer 
usarlos Cristo para indicar la donación de sí 
mismo, y su divina hospitalidad, cambió su más 
profundo significado, y este cambio de sentido 
es la transubstanciación?. 

Los gérmenes de casi todas estas ideas ya 
fueron sembrados en un trabajo inédito titulado 
"La présence réelle", que tuvo su origen en 
1936, como notas manuscritas de una discusión 
privada. Después de la no.ble muerte de su au­
tor, P. Yves de Montcheuil en 1944, fue multi­
copiado, y en los años siguientes, amplia y se­
cretamente difundido. De hecho, dio origen al 
error sobre la transubstanciación, contra el que 
nos previene Pío XII, en 1950, en la "Humani 
Generis". 

Antecedentes de una encíclica. 

En 1955 apareció el libro "Ceci est mon 
Corps", del eminente intelectual calvinista 
Franz Leenhardtt. De estilo irónico y persuasi­
vo, parecía suministrar una justificación bfblica 
a aquella nueva interpretación de la transubs­
tanciación, que otros urgían a partir de las di­
ferentes premisas tomadas del perspectivismo 
de la fenomenología existencial y del neopla­
tonismo agustiniano. 

Leenhardt argüía que las palabras de Cristo, 
en la última cena, no habían de entenderse se­
gún las normas conceptuales griegas, sino más 
bien de acuerdo con la mentalidad hebrea, para 
la cual, las cosas "son" a los ojos de la fe lo 
que la palabra divina les destina a ser. En la 
cena, el mismo cuerpo de Cristo era el instru­
mento de su presencia; pero con un hondo sen­
timiento profético, El intimó que, de a111 en 
adelante, el pan y el vino de su banquete esca­
tológico serían el instrumento de aquella misma 
presencia, serían El mismo para sus disclpulos, 
que lo tomarían así, como respuesta a la fe. Y 
en este sentido, Leenhardt estaba dispuesto a 
afirmar que el alimento fue transubstanciado. 
Su libro impresionó, y algunos católicos indica­
ron que aquellas ideas, como las parecidas de 
Max Thurian, del anglicano Eric Mascall, y de 
otros, abrieron un camino prometedor hacia el . 
acuerdo ecuménico. 

Arrancando de todos estos factores, una co­
rriente de opinión empezó a aparecer abierta-

mente desde 1956 en algunos círculos católicos, 
sobre todo del noroeste de Europa; e intentó 
una nueva interpretación del dogma tridentino 
de la transubstanciación, considerándolo como 
una transignificación y transfinalización. Estos 
conatos de reinterpretación fueron difundidos 
hasta en publicaciones populares y piadosas, Y 
atrajeron considerables congojas y protestas. 
Las crudas analogías con que a veces los ilus­
traban no eran a propósito para tranquilizar a 
los fieles. Un escritor comparaba el cambio pro­
ducido en el pan y el vino, con el que experi­
menta un pedazo de tela, al convertirse en la 
bandera nacional; otro relacionaba la presencia 
de Cristo con la personal bienvenida que una 
ama de casa asocia al té y las pastas que ofre­
ce a sus huéspedes. 

La mayor parte, sin embargo, expresaba las 
nuevas opiniones cuidadosa y reverentemente. 
No viene a cuento nombrar personas, hacia las 
que siento, por otra parte, fraternal inclin~ción 
y simpatía. Las opiniones propuestas conJetu­
ralmente antes· de la encíclica pontificia "Mys­
terium Fidei" sin duda serán modificadas. Abo­
rrecemos mentalidades inquisitoriales y nuestro 
interés no ha de ser buscar "adversarios Y col­
garles" ese remoquete, sino sencillamente pro­
teger la fe de la grey de Cristo. 

Como era inevitable, al llegar esta discusión 
a la plaza pública, tuvo que sugerir allí . _una 
crasa simplificación. Sobrevinieron perpleJ1da­
des, dudas incipientes, mucha angustia afectiva 
inarticulada, con la aparición de algunos resul­
tados amargos para la vida y el culto de los 
católicos. No era nada extraño: ¿por qué vamos 
a adorar a un pan transfinalizado~ ¿Por qué 
lo he de custodiar con reverencia, después que 
haya cumplido su función dinámica de signo• 

El riesgo de los tlólogos. 

Todo esto ofreció la base para la publicación 
de "Mysterium Fidei" en septiembre de 1965. 
Expone allí el Santo Padre que se ve obligado 
a hablar "a fin de que las esperanzas de un 
nuevo florecimiento de la piedad eucarística, 
que como resultado del Concilio va extendién­
dose por toda la Iglesia, no quede frustrada por 
la invasión de opiniones falsas". Al ponderar la 
diligencia teológica de los que han ido explo­
rando las nuevas rutas, él declara: "Sin embar­
go, no podemos aprobar las opiniones que ellos 
exponen, y tenemos el deber de llamaros la 
atención acerca de los graves riesgos que corre 
la auténtica fe, a causa de estas opiniones". 

Baste esto sobre la historia reciente de esta 
cuestión. 

G. K. Chesterton, aquel fornido campeón del 
hombre de la calle, nos dijo una vez que desde 
largo tiempo atrás, él se reconocía a sí mismo 
entre aquella desahuciada e insignificante mi-

351 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



noría encargada de defender las convicciones de 
la masa de la humanidad, cantra los ataques de 
todos los hombres. 

Aplicando esta paradoja, sería comprensible 
en estos tiempos que un preocupado pastor de 
almas recibiera a veces la impresión de estar 
defendiendo las creencias de todo el pueblo de, 
Dios, contra los ataques de todos los especialis­
tas en teología. Pero seria una ilusión pasajera. 
"Securus iudicat orbis terrarum". Así en nues­
tro problema, para guardar el sentido de la pro­
porción tenemos que recordar que las senten­
cias descritas fueran propuestas por un grupo 
relativamente pequeño, y aun por un grupo ce­
rrado, que ciertamente no puede ser considerado 
como representante del "sensus theologorum"; 
mucho menos del "sensus fidelium". Es un ries­
go profesional de los teólogos constituirse en 
una sociedad de admiración mutua. 

Hagamos ahora algunas reflexiones sobre el 
mismo aspecto teológico. 

Verdad nuclear de nuestra fe. 

Si en tiempos pasados nos presentaron, muy 
a menudo, a la teología de la transubstancia­
ción como un acertijo cosmológico, en algunos 
escritos recientes nos la presentan, también muy 
frecuentemente, como un acertijo lingüístico. 
En ambos casos, se oscurece su valor religioso. 

La verdad de la presencia real es un aspecto 
de todo el rico misterio eucarístico, y nunca 
debemos perder de vista su conexión integral 
con los otros aspectos -especialmente con el de 
sacrificio y comunión-, y con todo el conjunto. 
El profundo significado Qe las palabras de Nues­
tro Señor en la última cena fue primero desa­
rrollado por la interpretación inspirada de S. 
Pablo y de S. Juan; y después, progresivamente, 
en las creencias, en las plegarias y en las ense­
ñanzas de la Iglesia, a través de los siglos. En 
concreto, ESTO que nosotros recibimos y co­
memos, ESTO q'ue constituye el centro miste­
rioso del culto en la Iglesia "es" Jesucristo 
mismo, prese'!lte en su verdadera carne, en la 
que nació de la Virgen María, con la que mu­
rió en la Cruz y ahora triunfa, en la carne glo­
rificada victoriosamente. A diario celebramos 
en nuestros altares el sacrificio de salvación; y 
la obra de nuestra redención se hace, con eso, 
operativa, porque "lo" que se ofrece, en la hostia 
Y en el cáliz consagrados, "El" que se ofrece a 
sí mismo allí, es a la vez Sumo Sacerdote y 
Víctima. Nosotros realmente participamos del 
banquete sacrifica! porque recibimos en él a la 
misma Víctima del único sacrificio. Dominus 
est. Esto "es" Cristo, ni más ni menos. Y todo 
lo que cualquiera especulación teológica siga 
diciendo sobre la presencia real ha de comen­
zar y ,concluir con esta verdad nuclear. 

Lo mismo histórica que teológicamente, la 
defensa y garantía de esta primaria verdad re-

352 

velada es la doctrina complementaria, implicita 
en aquélla y después desarrollada en la vida de 
la Iglesia , que llamamos transubstanciación. 
Este largo proceso de desarrollo doctrinal, desde 
la edad patrística hasta Trento, ha de ser des­
crito y ponderado teológicamente, con el fin de 
apreciar el contenido esencial del dogma. 

El auténtico testimonio de la tradición está 
por una conversión real del verdadero ser cons­
titutivo del pan y el vino en el cuerpo natural 
y e'!l la sangre de Cristo. La substancia, en esta 
tradición dogmática, no está vinculada a los 
tecnicismos de la filosofía aristotélica, sino que 
significa, en general, la realidad concreta de las 
cosas creadas, como se nos dice, por ejemplo, 
en la célebre · homilía "Magnitudo", del siglo 
quinto, que ejerció un considerable influjo en 
la ulterior consolidación de la doctrina. En el 
realismo básico de este cambio de una substan­
cia terrena en la de Cristo, encuentra la Iglesia 
la perenne protección de su creencia en el rea­
lismo de la presencia corporal de Cristo. 

La fe intenta comprender por qué éste es el 
camino necesario que canduce a la presencia 
real; y la respuesta especulativa más profunda, 
aunque oscurecida en el escolasticismo postri­
dentino y rara vez percibida por los críticos de 
hoy, sigue siendo la de Santo Tomás de Aquino. 
Su desarrollo teológico no pertenece a la fe, 
pero ha sido aprobado por la Iglesia, como una 
ayuda para ilustrar lo que es la fe. La consa­
gración eucarística no puede transportar a Cris­
to, desde su sitio en el cielo, a nuestros altares, 
no puede multiplicarlo, ni condensarlo, ni crear­
lo allí. Pero en la completa perfección de su 
humanidad, El se hace presente en miles y mi­
les de sitios sobre esta tierra, real, corporal y 
substancialmente, porque en cada uno de ellos, 
una substancia terrena se ha convertido total­
mente, por el poder divino, en su cuerpo físico, 
que a pesar de eso, no se extiende más ni aban­
dona el cielo. A causa de la continuidad enti­
tativa intrínseca en esta maravillosa y singular 
conversión, El sucede ahora a aquella entidad 
de la substancia terrena; y así inmediatamente 
empieza a hacerse presente, sin ninguna distan­
cia o traspaso espacial, bajo la localización de 
aquellos accidentes empíricos, que antes locali­
zaban la substancia terrena. Según Santo To­
más, la transubstanciación no es otro dogma 
más, sino el único camino posible por el que el 
dogma de la presencia real de Cristo puede ser 
verdadero. 

Interviene Pablo VI. 

La Iglesia no impone ninguna teoría cosmo­
lógica sobre la substancia, sino que emplea este 
término para designar un concepto que está 
sacado, usando las palabras de S. S. Pablo VI, 
"de lo que la mente humana percibe cerca de 
su experiencia necesaria y universal de la rea­
lidad". Pero ~i no tenemos obligación de adop-

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



tar ningún sistema filosófico particular para 
exponer la fe de la Iglesia, sin embargo, algu­
nos sistemas como el mero perspectivismo, son 
ciertamente inadecuados para hacerlo. Es una 
ironía que algunos, mientras rechazan como 
obsoletos los auxilios de la filosofía escolástica 
para ilustrar estas cuestiones, insistan ahora en 
que aceptemos, en su lugar, una filosofía mucho 
menos universal y más efímera, la fenomenolo­
gía existencial, como proveedora del- único re­
curso para penetrar el sentido oculto del dogma 
católico. 

En la encíclica "Mysterium fidei", el Papa 
Pablo VI reafirma insistentemente la definición 
tridentina, sobre la completa conversión de la 
substancia del pan y vino, como único camino 
para llegar a la presencia real de Cristo. Y sigue 
exponiendo que, por eso, sobreviene allí un 
nuevo significado y una nueva finalidad, no del 
pan y del vino, sino de las especies, como una 
"consecuencia" de la transubstanciación. Estas 
son sus palabras en pasaje tan trascendental: 

"Como resultado de la transubstanciación, 
las especies de pan y vino, indudablemente 
adquieren un nuevo significado y una nueva 
finalidad; ya que no son más el pan ordina­
rio y vino ordinario, sino el signo de una 
realidad sagrada, y el signo de un alimento 
espiritual. 1 

Pero la razón de adquirir este nuevo sig­
nificado y esta nueva finalidad es, precisa­
mente, por contener una nueva "realidad", 
que podemos llamar, acertadamente, "onto­
lógica". 

No porque subsista, bajo tales especies. lo 
que antes había, sino algo completamente 
distinto; y no por el mero juicio de la fe de 
la Iglesia, que lo cree así, sino porque en 
su objetiva realidad ... Cristo está allí, todo 
entero, en su "física" realidad, presente, en 
e~ecto, corporalmente, aunque no como es­
tán los otros cuerpos presentes en un lugar 
determinado". (A.A.S. 57, 1985, p. 766). 

El magisterio pontificio nos ofrece aquí por 
tanto un nuevo término para aclarar la termi­
nología tradicional: en la transubstanciación, 
nos dice, hay un cambio de la "realidad onto­
lógica". ¿Cómo debe entenderse esta expresión? 
Aunque es nueva en los documentos eclesiásti­
cos, ya era familiar desde las recientes discu­
siones teológicas. En particular, la usó repeti­
das veces, en sus escritos, como un término 
clave, Carlos Colombo, obispo después, y cono­
cido teólogo consultor especial del Papa Paulo 
VI. He aquí un pasaje típico, por ejemplo, don­
de las palabras de Colombo se ajustan a las 
acabadas de citar de la encíclica: 

"No es absolutamente posible enfénder 
transubstanciación como un "puro" cambio 

de significado o de valor religioso. La tran­
substanciación, según la doctrina católica, es 
ante todo "una mutación total de una reali­
dad ontológica, de orden corpóreo", que trae 
consigo después, sin duda, como consecuencia 
y fin, una mutación del significado y del va­
lor religioso ... " ("La Scuola Cattolica", 83, 
1955, p. 93). 

El misterio- de la realidad material. 

Aquí debo disculparme por introducir tres 
distinciones que nos ayuden a esclarecer el tér­
mino en cuestión. 

En primer lugar, el orden de la realidad on­
tológica se contradistingue del orden mera­
mente ideal, intencional o moral. 

En segundo lugar, la realidad ontológica es, 
o espiritual (como por ejemplo un ángel, el al­
ma humana o la gracia -participación de la 
vida divina),- o si no, corporal, es decir, que 
pertenece al orden creado de las cosas ma'e­
riales. El pan y el vino pertenecen, sin duda, 
al orden de la realidad corpórea ontológica, lo 
mismo que el cuerpo físico de Cristo, aunque 
elevado ahora al estado glorioso. Notemos, de 
paso, que ninguna explicación de la presencia 
real puede ser adecuada si se apoya en la espe­
cial condición "espiritualiiada" del cuerpo re­
sucitado de. Cristo, porque deja de tener en 
cuenta la realidad de su presencia cuando insti­
tuyó la eucaristía, en la última cena, con su 
cuerpo, aún no resucitado. Según esto, el Papa 
Pablo nos previene contra el error que yace 
bajo algunas· de las recientes especulaciones, y 
que explicarían la presencia eucarística supo­
niendo un cuerpo "pneumático", y por tanto om­
nipresente de Cristo glorificado. "A ve verum 
corpus natum de Maria Virgine". 

Nuestra tercera distinción es ésta: dentro del 
orden de la realidad ontológica corpórea, debe­
mos distinguir entre el nivel empírico de los 
fenómenos y el metaempirico de la última subs­
tancia, que podemos concebir pero no imaginar. 
Nos lleva a a.firmar la existencia de. esta meta­
empirica realidad, no sólo el sentido común de 
la humanidad y de cualquier sana filosofía, al 
reconocer que el flujo de los fenómenos empí­
ricos no puede identificarse con la realidad per­
manente de las cosas, sino también la reflexión 
teológica, por las implicaciones necesarias de 
todo esto con la doctrina eucarística. de la Igle­
sia. y las sucesivas explicaciones c;lel magisterio. 
En este nivel de la metaempírica realidad onto­
l{¡gica, y dentro del orden corpóreo, es donde 
querem.os colocar el cambio ontológico que tiene 
lugar en la consagración eucarística. 

Los qu.e..se. burlq11 de e¡¡te 1;onceptQ metaem­
pírico de la substancia (que suelen imaginar 
se¡ún la. cruda manera de Locke), olvídanse de 
que todo este mundo material nos enfrenta con 

353 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



el último misterio, cuyo secreto se reserva el 
Creador. Si la mera razón humana no puede 
comprender cómo Dios crea y conserva en el 
ser este mundo, ¿con qué derecho podremos 
concluir la imposibilidad de que el mismo Dios 
intP.rvPnga, por sus propios y altos designios, 
para reaptar y modificar la entidad constitutiva 
de sus creaturas materiales, en un orden que 
está más allá de la mirada escudriñadora del 
hombre? Es aún de actualidad lo que escribió 
el Cr:.rdenal Newman sobre la transubstancia­
ción en su "Apología": 

"Es dificil, es imposible imaginarlo, lo 
concedo; pero ¿por qué va a ser difícil de 
creer? ... No puedo experimentarlo, es cier­
to; no puedo decir "cómo" es; pero me digo: 
¿Y por qué no ha de ser? ¿Qué dificultad 
hay? ¿Qué entiendo yo sobre la substancia 
y sobre la materia? Casi como cualquiera de 
los grandes filósofos, y eso es no saber abso­
lutamente nada ... La doctrina católica deja 
los accidentés intactos; no dite que las espe­
cies se van; al contrario, dice que permane­
cen ... ·Eso entra en relación con las. mismas 
substancias materiales; y sobre eso, ninguno 
en la tierra sabe una palabra". (Cap. 5, al 
principio). 

La intervención del poder divino. 

Entre los autores escolásticos existe la entor­
pecedora tentación de confundir el concepto teo­
lógico de substancia con su propia teorfa cosmo­
lógica. Se me ocurre que esa confusión brota, 
sobre todo, por no distinguir suficientemente 
dos cuestiones completamente distintas. Primera: 
"¿Existe una última realidad substancial distin­
ta de los fenómenos empíricos de este mundo?". 
Y segunda: ¿Cuáles son nuestros criterios filo­
sóficos para distinguir las unidades substanciales 
en el reino de la materia inorgánica?". Teoló­
gicamente, sólo viene a cuento la respuesta a la 
primera pregunta, y ha de ser afirmativa. A la 
segunda cuestión podemos dar diferentes con­
testaciones, o decir más bien "transeat". 

Según los químicos, el pan y el vino no cons­
tituyen entidades homogéneas, es verdad; pero 
tampoco son meros títulos ni una simple rela­
ción al hombre. Tienen su consistencia objetiva 
y cognoscible. Teológicamente, no hay por qué 
hablar de los fenómenos del microcosmos, des­
cubiertos por los experimentos cientificos; aun­
que la misma substancia metaempirica, desde 
luego, yace debajo de ellos. Nos basta que, bajo 
los fenómenos macroscópicos, este pedazo de 
pan y esta cantidad de vino sean llamados y 
contengan lo que la Iglesia designa por subs­
tancia. 

¿Cuál es, por tanto, ·1a consecuencia decisiva 
que deducimos de la reciente controversia? Esta: 
transubstanciación no es un acontecimiento de 
orden puramente espiritual o ideal, o mo~·al, 

354 

que deja intacta en sf misma la naturaleza 
creada de las cosas terrenas; sino que es una 
intervención del poder divino en el mundo de 
la creación material, al que estamos incorpora­
dos, y cambia radicalmente, no sólo el signifi­
cado y la finalidad de estos humildes elementos, 
sino también su verdadera entidad constitutiva, 
en la humanidad física de Cristo. 

Esto no es "fisicismo" en su sentido peyora­
tivo, sino el necesario realismo católico. Una fe 
firme no retrocede ante esto. Y aquí está el 
punto, añado yo, de donde pende la consistencia 
o el desplome del realismo eucarístico. Ningún 
recurso a la "antropología existencial del signo", 
por lírico o esotérico que sea, logrará empa­
ñarlo. 

No necesitamos emprender contienda ningu­
na con la fenomenología existencial, si se man­
tiene dentro del ámbito de su competencia; pero 
algunos defensores de las nuevas opiniones eu­
carísticas la enaltecen tácitamente, como una 
metafísica de la última realidad. Considerada 
así, la encontraríamos deficiente. Una nueva 
función-signo no es, por sí mismo, un nuevo 
ser. Es verdad que aun en la metafísica tomís­
tica uens et verum convertuntur;', pues la ver­
dad _ontológica, o el significado cognoscible de 
una cosa, arranca de los constitutivos naturales 
del ser, y con ellos coincide; y si cambia el ser 
natural, cambia también necesariamente su sig­
nificado ontológico, y viceversa. Pero si un ul­
terior significado, aunque sea sobrenatural, 
sobrevienen a una cosa, dejándola intacta en los 
constitutivos naturales de su ser, eso no puede 
suprimir su original significado ontológico, ya 
que este se identifica con el ser natural. En úl­
timo análisis descubrimos que esta teoría de la 
"transignificación" lleva un nombre equivocado; 
en realidad debería llamarse "consignificación". 

Significado del signo sacramental. 

En el agua del bautismo, por cierto, o en el 
crisma de la confirmación aparece un signo 
sobrenatural de la acción salvüica de Cristo, que 
se sobrepone al significado natural de esas dos 
substancias que no han sido cambiadas. Siguen 
siendo agua y óleo. Decir que del pan, aunque 
intacto en su ser natural, ya no permanece lo 
que antes estaba allí sino que ahora es una 
realidad completamente distinta, a causa del su­
blime significado que adquirió en la cena del 
Señor, sería volver al nominalismo. 

Ni tampoco sirve aquí el recurso, de los dis­
cípulos de Leenhardt, a la "mentalidad" de los 
hebreos ni a las "categorías bíblicas". La mente 
hebrea sabía pensar muy bien tanto realística 
como simbólicamente. El pueblo de Israel mi­
raba hacia Yahveh no sólo para que le señalara 
nuevas finalidades a sus creencias, sino también 
para que interviniera, e hiciera cosas a su favor, 
en · el mundo físico, mediante su palabra omni-

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



potente. En la sagrada Escritura, la palabra di­
vina revestía algunas veces a las cosas de una 
nueva y sagrada dignidad y función, pero las 
dejaba intactas en sí mismas; por ejemplo. los 
panes de la proposición; otras veces, físicamente 
las cambiaba, las multiplicaba o las destruía. 
En Caná, Cristo empleó una realidad material 
para significar su poder y su misión interper­
sonal; pero lo hizo cambiando aquella agua en 
vino; y es una analogía usada por los santos 
Padres para ilustrar el realismo de la conver­
sión eucarística. 

La "transubstanciación" se dijo hace tiempo, 
y resuena hoy como un eco, "echa abajo la na­
turaleza del sacramento". "Sacramentum est in 
genere signi", es verdad; pero el signo sacra­
mental adopta diferentes expresiones. Las espe­
cies consagradas s0'11 el signo causal de la pre­
sencia corpórea de Cristo, pero no en el mismo 
sentido en que son el signo causal de un ali­
mento espiritual, ni del sacrificio eucarístico; 
sino porque designan y hacen presente la rea­
lidad física del Señor, invisible, pero realmente 
contenido debajo de ellas. 

Los derroteros equivocados. 

Por aquí y por allá corren murmullos de que 
la encíclica "Mysterium Fidei" dejó intacto el 
estado teológico de esta cuestión; y no fue sino 
un mero expediente preventivo contra el len­
guaje inconsiderado y algunos posibles excesos 
en la práctica. 

No; fue una respuesta auténtica a una duda 
teológica; una respuesta ante la cual los teólo­
gos, que no enseñan en nombre propio ni por 
la autoridad que les suministre su propia pers­
picacia, han de someterse lealmente. Paulo VI, 
expresamente y sin ambigüedades, intervino en 
el contexto especifico de la controversia, para 
someter a juicio una corriente de pensamiento, 
considerada por algunos como una posible aper­
tura a una nueva trayectoria de desarrollo teo­
lógico. El misterio eucarístico, es verdad, se 
halla siempre abierto a más profundas medita­
ciones e investigaciones, que el Papa estimula; 
pero este acceso particular, que llaman "transig­
nificación" y "transfinalización", según recien­
temente han sido propuestos, es un derrotero 
falso. Por esa dirección no es posible ningún 
adelanto doctrinal. El verdadero espíritu de 
progreso, que busca una genuina renovación de 
la teología católica, difiere mucho de esa ten­
dencia a aceptar cualquier novedad, por la sim­
ple razón de seguir "la nueva linea". Y apo­
yarse en motivos ecuménicos para ir adelante 
por esas desacreditadas teorías eucarísticas sería 
un caso de ese erróneo y comprometedor ire­
nismo, que el Concilio describió como ajeno en 
absoluto al verdadero ecumenismo. 

El día de hoy, un entusiasmo por volver a 
su sitio las verdades y valores, indebidamente 

descuidados en tiempos pretéritos, puede fácil­
mente degenerar en un desequilibrio hacia el 
lado contrario. Es excelente destacar los valores 
dinámicos, comunitarios, litúrgicos y persona­
listas del banquete confraternal eucarístico; 
pero no a expensas de otros aspectos, igualmen­
te vitales, del misterio sacramental. En el pa­
sado se dio un relieve unilateral al Sacramento 
reservado, con descuido de la vida litúrgica y de 
su plenitud en la sagrada comunión; pero hoy, 
como reacción aparece muy a menudo un pre­
juicio unilateral contra lo que llaman la teolo­
gía "estática" y el culto "estático" de la pre­
sencia real. Ha llegado el tiempo en que pa­
rece necesario restaurar el equilibrio doctrinal, 
subrayando una vez más, y bajo una nueva luz, 
los valores "absolutos" de la presencia perma­
nente de Cristo en el sacramento, presencia que 
no es meramente relativa, ni subordinada a la 
acción litúrgica, ni al sacrificio, ni a la mesa 
confraterna!, como algunos han estado diciendo. 
El Santo Padre señala, en su encíclica, muchas 
indicaciones favorables en esta dirección; y ahí 
se encuentra, a mi juicio, un ca·mpo fructuosí­
simo para una más profunda penetración teoló­
gica en los años venideros. 

Concluiré, pues, recordando brevemente al­
gunos de esos valores absolutos de la presencia 
real de Nuestro Señor en la eucaristía. 

La eucaristía en el plan divino. 

Primero, y ante todo, tiene una excelencia 
suprema, en sí misma, idéntica sencillamente a 
la del Verbo Encarnado. Esta presencia perpe­
túa del modo más real la Encarnación, en este 
mundo en que vivimos. "El Verbo se hizo carne 
y habitó entre nosotros" (Jn. 1, 14). en el mis­
terio eucarístico. A través de esta carne, brilla 
en el ·mundo el resplandor de la gloria divina; 
y en ella se manifiesta Dios objetivamente. Y 
así como la misma Encarnación fue, en efecto, 
ordenada "por nosotros los hombres y por nues­
tra salvación", y sin embargo la manifestación 
de la gloria divina en el Hombre-Dios precedió 
y prescindió de aquellas salvificas consecuen­
cias; así también sucede lo mismo con la per­
petuación del misterio de Cristo en la Euca­
ristía. Su presencia real allí está ordenada, 
efectivamente, a consecuencias saludables, al 
sacrificio eucarístico y la sagrada comumon, 
pero conserva su primera absoluta excelencia 
divina. 

• Esta presencia de Emmanuel, Dios con nos-
otros, que realiza el duradero y profético anhelo 
del pueblo de Israel, se nos da como un centro 
permanente de nuestra adoración, amor, devo­
ción y consuelo, y no para el provecho particu­
lar de los individuos, sino de toda la comunidad, 
como Pablo VI sigue exponiendo. En cierta 
manera, continúa santificando y protegiendo los 
sitios y circunstancias de nuestro vivir cotidia-

355 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



no, como una vez la presencia corporal oculta 
de Cristo llevó la bendición a la familia de 
Za carías (Le. 1, 40-56). En el culto del sacra­
mento reservado, que no se practicó ciertamente 
durante los primeros siglos, sino que fue desa­
rrollándose más tarde bajo la acción del Espí­
ritu Santo en la vida de la Iglesia Católica, se 
manifestaron estos tesoros, latentes en tan divi­
na donación. Y lo que hemos visto demasiado 
bien en algunos recientes intentos, ha sido el 
triste añublo que puede marchitar la devoción 
de los católicos, cuando se toca ese centro sa­
grado de nuestra religión. 

Otro valor absoluto, que hemos de ponderar, 
es éste: La presencia real objetiva de Cristo es 
un signo sacramental permanente, que opera 
misteriosamente la permanente unidad de su 
cuerpo místico, aun fuera del tiempo de la ce­
lebración litúrgica y de la comunión. 

Más aún, la confesión de la verdad de esta 
real presencia y del cambio substancial real, es 
el más insistente testigo y ejercicio de nuestra 
fe; es un continuo e intransigente reclamo a la 
más que importante humildad de nuestra fe, 

356 

FERRETERIA Y 
ABARROTERIA 

le ofrece al mejor precio 

VIDRI DUCH 
8: CIA. 

Teléfonos: 21-52-80 y 21-52-81. 

San Salvador . 

• 

que lo mismo se exige a sacerdotes y a seglares 
en su vida cotidiana. Desde el principio, Cristo 
vio la aceptación de estas duras palabras como 
una prueba decisiva para los que quisieran se­
guirle (Jn. 6, 60-69). 

Finalmente, el misterio de la transubstan­
ciación, mediante el cual unas humildes creatu­
ras de este mundo material son transformadas 
en la gloriosa humanidad de Cristo, la más no­
ble de aquella otra transformación escatológica 
de todas las cosas, varias veces anticipada en el 
Nuevo Testamento, y "esperada por la creación 
entera con un perenne anhelo" (Rom. 8, 19-22), 
cuando ya no habrá sino "un nuevo cielo y una 
nueva tierra" (Apoc. 21, 1; II Pet. 3, 13). 

He ahí, por tanto, algunas de las verdades y 
valores absolutos de la presencia real, que pue­
den rectificar el énfasis unilateral de ciertas 
recientes especulaciones. Estas y otras verdades 
descuidadas han de adquirir su equilibrio doc­
trinal y devocional, si queremos que la reno­
vación de la vida litúrgica en la Iglesia, duran­
te este amanecer post conciliar, llegue a su es­
perada realización. 

LIBRERIA CERVANTES 
4• Av. Sur N9 110. 

Extenso surtido de Estampas, 
• Rosarios y Libros. 

Regalos: 

Todos a precios económicos. 

Prontitud de servicio. 

Teléfono 21-41-22. San Salvador. 

• 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas




