HACIA UNA HISTORIA DE LA
IGLESIA LATINOAMERICANA

Entre los ectudlos aparecidos Gltimamente

sobre la historia de Ta Iglesia en nuestro Con-

tinente, figura el présente trabajo del conocldo
especialista aleman E. Dussel En & se’ resume
un trabajo de mucha mayor amplitud que este
autor publica en alemin bajo el tjtulo “Das
(;.h:vistentum in Lateinamerika”. Fue escrito
parg la revista argentina “Stromata. -~ Ciencia y
Fe” de Buenos Aires, de donde lo tomamos
nosotros.

La Historia, ese acaecer humano con, un sen-
tido comunitario y temporal, cuando es ciencia,
no sdlo. nos infarma causalmente. del pasado,
sino que constituye en el presente la “conciencia
cultural” de cada uno, de cada pueblo. La “con-
cientia cultural” no es sino ‘el modo méas o me-
noé profundo, la manera mas o mernos clara, la
actitild decidida o. irresoluta, libre o -inconciente
queteada individuo o pueblo toma ante la His-
toria. Un hombre que no conociera la historia
de su vida —por una amnesia— simplemente
habria perdido la identidad consigo mismo, y
por ello, podria comenzar a ser hombre pero no
to habria sldo. Un pueblo, cuando olvida su
pasado, no tiene futuro, por cuanto este futuro
no es sino una dimensién correlativa —en el
plano intencional— de la antigiiedad del pasado.
Cuando un hombre tiene conciencia de todas las
dimensiones de la Historia, de la Historia uni-
versal, de la Historia de su nacién, de su regién,
de si mismo, cuando tiene clara conciencia de
las articulaciones histéricas puede ubicarse en
su mundo, en el puesto que le toca ejercer en
dicho.-mundo, y cumplir gu misién, su vocacién,
en un sentido plenamente humano. Por ello, la
histérica es la ciencia que funda toda formacién
humanistica, y, mejor dicho, la educacién pro-
piamente humana. '

Si todo esto puede decirse de 1a mera historia
profana, mucho mas de la Historia de la Iglesia.
Por cuanto la Historia de la Igesia no es sélo
un cierto acontecer anecdédtico a modo de ejem-
plo,. sino que constituye la sustancia del Dogma,
el “lugar teolégico” por excelencia, la médula
de l\a revelacién. La Historia como Historia San-
ta no es sino la evolucién en las relaciones inter-
personales de la Trinidad con la Humanidad
desde la creacién hasta la Parusia, en su Iglesia.

E. Dussel (Maguncia).

Ahora bien,-ser.cristianos en América Lati-
na, es un modo muy concreto de “ser cristianos”
Para;poder ser realmente cristianos a un nivel
consciente, - humano, real es necesario saber
tomar posicién ante ese hecha sagrado, dogma-
tico, esencial, que es la Historia de la Asgmblea
escatolégica (la Iglesia), de la irradiacién del
Reino de .Cristo en América Latina. Ocurre fre-
cuentemente que muchos estudiosos, bautizados
sin mayor preparacién, van tomando éOnciepcia'
que la Historia de la Iglesia les es muy impor-
tante para saber cémo dirigir sus pasos en el
Presente, pero, puesto a la tarea, se encuentran:
que pueden leer a satisfaccién sobre el pueblo
judio, la ecomunidad primitiva de salvacién en
torno.a -Jesus, la época patristica, de Constanti-
no, la baja y alta Edad Media, y en fin la his-
toria de la Iglesia europea. Cuando llega el
momenta de saber c6mo. es que somos cristianos
en. América Latina se produce el vacio, con lo
cual, todo lo visto antes —desde el pueblo de
Israel hasta Europa—, mera introduccién al
existencial Presente que vivimos, se nos presenta
como un gran arbol sin fruto.

Ante esto, muchos creen que efectivamente
la Historia de la Iglesia latinoamericana no.
existe o carece de interés —lo cual es un error—;
hay otros que formados a la europea —en Eu-
ropa o América— producen en su personalidad
un dualismo peligroso: £l pretender ser europeos
en América latina.

Todo esto nos mueve a indicar al lector la
importancia .de la Historia de la Iglesia latino-
americana, no s6lo como una materia mas de se-
minario, o como un hobby del laico cristiano
consciente, sino como una disciplina central y
fundamental en la teologia, la formacién y el
ejercicio de la vocacién cristiana en nuestro
tiempo.

En estas cortas lineas s6lo indicaremos las
articulaciones centrales y las hipétesis princi-,
pales de los periodos de lo que pudiera llamarse
una Historia de la Iglesia en América Latina.
Dejamos de lado todo el problema metodolégico
—aque tiene tanta importancia—y la bibliografia
y fuentes, son sélo indicativas, pues serfa im-
porible ni siquiera sugerirla en la reducida di-
mensién de un articulo.

373

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeodn Cafas



La Historia de la Iglesia latinoamericana
tiene dos perfodos netamente discernibles: el
primero, de la Cristiandad colonlial; el segundo,
desde la Independencia, o la época de las na-
clionalidades .Veamos rapidamente los grandes
momentos y sus divisiones internas.

I. LA EPOCA COLONIAL O LA NUEVA
CRISTIANDAD HISPANOAMERICANA
(slglos XVI-XVIill)

Todo este periodo estd caracterizado por el
choque entre la civilizacién hispanica —penin-
sular— y la prehispinica —india—, y la lenta
constitucién de una nueva civilizacién con una
cultura propia. Dentro de esta evolucién histé-
rica, la Iglesia ocup6 un lugar bien definido ¥y
una posicién ciertamente ambigua.

Por el sistema patronal la Iglesia era funda-
da, orientada y realmente gobernada por los
Reyes de Espaiia y Portugal. La conquista de
América sucedia en el tlempo —piénsese que
Granada es definitivamente tomada a los irabes
en 1492— y adin en el espaclo —puesto que el
descubrimiento de lo que seria América debe
situarse en la prolongacién de los viajes comen-
zados en el Atlantico oriental y en el Africa—
a la Reconquista. La “cruzada” antiislimica de
los Reyes Catélicos se transforma en cruzada
misionera para convertir a los naturales de los
nuevos Reinos descubiertos en las Indias occi-
dentales.

La Iglesia nace bajo el manto protector, y al
mismo tiempo subordinante, del Estado catélico
hispénico. Los diezmos, el nombramiento de los
Obispos, el envio de misioneros, los limites de
las jurisdicciones, etc., fueron paulatinamente
siendo propiedad, derecho o atribuciones del
Rey. Fernando de Aragbfn organizé definitiva-
mente el sistema del Patronato —como bien lo
ha demostrado Leturia—, recibiendo en el futu-
ro sélo retoques secundarios, con los que se rea-
firmaba el regalismo absolutista de la Corona.

Veamos rapidamente los grandes momentos
de la Historia de la Iglesia en América Hispani-
ca durante el periodo colonial,

1.—Primera etapa. Los primeros pasos
(1493-1519).

Ningin sacerdote figuraba en la primera ex-
pedicién de Colén de 1492, y sin embargo, se
planté una cruz como signo del dominio que
los Reyes tomaban de las nuevas tierras descu-
biertas. Por la bula Plis fidelium (26-6-1493) se
otorgan poderes a Fr. Bernal Boyl, que es el
primer eclesidstico que llega a las Indias occi-
dentales. Boyl, que se enfrenté a Colén, regresé
en 1494, dejando dos hermanos legos que vol-
vieron igualmente en 1499. La evangelizaci6n
de la Isla la Espafiola comenzd realmente en
1500 con el envio de la primera misién francis-
tana, que en 1502 se verd aumentada con die-
cisiete nuevos religiosos,

374

El 15 de noviembre de 1504, Julio II erigié
tres di6cesis (de nombres dificiles de precisar):
Bayuense, Maguence y Ayguacese. Fernando no
aprobé dicha ereccién porque se hacia caso
omiso del Patronato. Fue recién en 1511 que se
fundaron efectivamente las primeras di6cesis
americanas: Santo Domingo (arzobispado en
1548), Concepcién de las Vegas (que se unird a
S. Domingo en 1527) en la misma Isla Espafiola,
y Puerto Rico. Descubierto el continente se fun-
d6é en 1513 la didcesis de Santa Maria de la An-
tigua del Darlén (que trasladada afos después
sobre el Pacifico se denominard Panamai, en
“Castilla de Oro”). Todo este perfodo, muy ru-
dimentario y de gran pobreza, encuentra pro-
fundamente opuestas a la clvilizaclén hispénica,
que se impone por la fuerza de las armas —con-
tra lo que se levantara Bartolomé de las Casas—,
contra las primlitivas clvilizaclones del Caribe. Stn
embargo, se efectian las primeras experiencias
de métodos misioneros. El encomendero orga-
niza la explotacién del indio y el misionero en-
cuentra, como es evidente, una enorme dificultad
para evangelizar a los primitivos. Estamos en
el primer momento de la Misi6n.

2.—Segunda etapa. Las misiones de Nueva
Espaifa y Perd (1519-1551).

Desde que Hernin Cortés comienza la con-
quista de México, cuenta entre sus colaborado-
res al mercedario Fr. Bartolomé de Olmedo, y
al sacerdote secular Juan Diaz, que presentan el
cristianismo a los indios (aunque en una manera
absoluta y necesariamente defectuosa). Es sélo
en 1524 que gracias a los 12 apéstoles —francis-
canos— se comienza por primera vez en Améri-
ca una evangelizaciéon en masa. El 2 de julio de

—SMumero e Dsveesss %
Terrilorios ole 2nisron
en Lolinosmeries .

500

4004.....
300

- smneeredhom aa

200

400

e - - -

4504 1600 1300 1800 1900 4960

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeodn Cafas



1526 desembarcan 12 dominicanos; el 22 de mayo
de 1533 los agustinos. En 1559 s6lo los francis-
canos tenian en México 80 conventos con mas de
-380 religiosos; los dominicos 40 casas con 210 re-
ligiosos; los agustinos 40 con 212 religiosos.

El Imperio Azteca no habia todavia realizado
profundamente la labor de unmificacién, por lo
que, aunque el nahuatl era la lengua mas cono-
cida, no por ello dejaban de existir innumera-
bles dialectos, y muchas otras familias de len-
guas. Los misioneros pasaron rapidamente de la
predicacién por intérpretes, al aprendizaje per-
sonal de las lenguas —con ello fueron apare-
ciendo diccionarios, gramaticas, catecismos, con-
fesionarios, sermonarios, etc.,, en nahuatl, taras-
co, tlaxcalteca, etc.

En el afio 1519 se erigié la di6cesis Carolense
y ce nombr6 a Julidn como el primer Obispo
de México, para un territorio indeterminado
del Yucatidn (después la dibcesis se trasladé a
Tlaxcala y por ultimo a Puebla). La segunda
diécesis fue la de México (1527) y su primer
Obispo, Zumdrraga; después se erigieron: An-
tequera (Oajaca) (1532), Guatemala (1534), Me-
choacdn (1536), Chlapa (1538), Guadalajara
(1548), Vera Paz (1556). En la regién del Caribe
se erigieron las siguientes di6cesis: Tlerra Flo-
rida (en 1520, pero suprimida poco después),
Cuba (1522), Caracas (en su origen Coro) y Co-
mayaguen (Honduras) (1531), bajo la autoridad
de la arquidiécesis de Santo Domingo.

Si el norte de América latina estuvo bajo el
gobierno de México y Santo Domingo, América
del Sur tuvo por capital a Lima. Es bien sabido
que la colonizacién avanzé de norte a sur y del
Pacifico al Atlantico. La Iglesia, igualmente, se
organizé primeramente en el Darién (Obispado
en 1513), Nicaragua (1531), Santa Marta (1534).

Pizarro penetra en el Reino del Inca partien-
do de Panam§, y desembarcando en Tumbez;
contaba entre sus ayudantes a un grupo de do-
minicos cuyo responsable fue Vicente de Val-
verde, primer Obispo de Cuzco. El 15 de no-
viembre de 1533 se enarbola una cruz en la
plaza de Cuzco. Después de la frustrada inten-
cién de fundar la primer di6cesis en Tumbez,
Pablo III erigié a Cuzco como sede episcopal en

la persona de Valverde que se hizo cargo de su
obispado el 5 de septiembre de 1538. Cartagena
de Indias era erigida en di6cesis en 1534 (que
juntamente con Santa Marta, y algin tiempo
después Popayan, constituirdn el Arzobispado
de Santa Fe), Lima en 1539 en la persona de
Jerénimo de Loayza (arzobispado en 1546),
Quito (1546), Popayan (1546), Asuncién del Pa-
raguay en 1547 (como remate del avance con-
quistador realizado en el Rio de la Plata desde
el Atlantico), Charcas o La Plata (1552), San-
tlago de Chlle (1561), Bogota (1562, suprimiendo
a Santa Marta), La Imperial (1563, que sera des-
pués trasladada a Concepci6én), Cérdoba del Tu-
cumén (1570, cuya sede era Santiago del Estero),
Trujillo (1577), etc.

Los dominicos fueron los primeros en co-
menzar la labor misionera. En 1539 Pablo III
creé la provincia peruana de la Orden de los
Predicadores. En 1544 eran mas de 50 religiosos.
Los franciscanos, pocos afios después se organi-
zaron firmemente y conocieron una extraordi-
naria difusién en los afos siguientes. Las cuatro
drdenes se ocuparon de la evangelizacién de
todo el territorio bajo la dependencia del Arzo-
bispado de Lima.

En Brasil se fundaba en 1551 la di6cesis de
Bahia.

Estamos en el segundo momento de las mi-
siones. Algunas veces las armas, en la mayoria,
sin embargo, los misioneros, pacifican a los in-
dios, y por una predicacién a veces muy sumaria
se les administra el sacramento del bautismo, y
se intenta luego la organizacién de las reduc-
ciones. Entre todas las reducciones del siglo XV1
cabe destacar los 120 pueblos que el santo Obis-
po de Mechoacdn, don Vasco de Quiroga, supo
organizar entre los tarascos. Pero ripidamente,
por el sistema de las encomiendas —fortalecido
después del fracaso de las Leyes Nuevas— los
indios bautizados se transforman en mano de
obra para la explotacién agricola o minera.

3.—Tercera etapa. La organlzacién y
aflanzamliento de la Iglesla (1651-1608).

Las fechgé limite de este periodo son: el
Primer Concliio Provincial Limense (1551-1552)

FERRETERIA Y
ABARROTERIA

le ofrece al mejor precio

VIDRI DUCH
& CIA.

Teléfonos: 21-52-80 y 21-52-81.
San Salvador.

LIBRERIA GERVANTES

4®* Av. Sur N9 110.

Extenso surtido de Estampas,
Rosarios y Libros.
Regalos:

Todos a precios econémicos,
Prontitud de servicio.

Teléfono 21-41-22, San Salvader.

375

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeodn Cafas



a la muerte de Santo Toribio de Mogrovejo. Des-
de el Concilio de Loaysa (1552) hasta el dioce-
sano de Comayaguen (1631) se efectlan en
América hispanica numerosos concilios que van
dando una fisonomia propia a la Iglesia recien-
temente fundada en América. El Trento europeo
serd en América tanto el 1l Conclllo peruano
(1567-1568) como el 1l Concllio mexicano
(1585), pero entre todos resalta el convocado
por Toribio de Mogrovejo (II1 Coneilio Provin-
cial de Lima, 1582-1583). Desde el siglo XVI has-
ta 1899 no se legislé en la Iglesia latinoameri-
cana —los siglos XVII al XIX viven sobre los
fundamentos de aquellos apéstoles primeros.

De la pequefia Primera Junta ApostSlica de
1524 —realizada en México por los francisca-
nos—, se pasa a las que convocé Zumarraga. En
1532, 1538 y sobre todo en 1539 se reunieron los
Obispos mexicanos para unificar su labor frente
al Patronato, las 6rdenes religiosas y continuar
la misién, dentro de los marcos de una Iglesia
constituida. '

Fue Alonso de Montufar quien convocé el
Primer Concillo Mexlcano (1555) y el Segundo
(1565). Don Pedro Moya y Contreras realizé el
célebre Tercer Concilio (1585).

En el sur, Loaysa reuni6 a los representantes
de los Obispados desde Nicaragua a Charcas en
1551-52, y nuevamente en la década siguiente.
Santo Toribio, después de realizar el Concilio
diocesano de 1582 convoca el provincial para el
mismo afio. Con la colaboracién de José de
Acosta, dicho Concilio —esencialmente pasto-
ral— tiende a la reforma del clero, a robustecer
la autoridad episcopal ante los religiosos, a or-
ganizar e impulsar las misiones entre los indios.
Se exige el aprendizaje de la lengua de los na-
turales a los doctrineros para que entiendan lo
que se les predica, se les administra el sacra-
mento de la eucaristia, y se les permite ser sa-
cerdotes si cumplen con las condiciones estipu-
ladas por el Concilio de Trento. En este tiempo,
por la fundacién de semijnarios y Universidades,
se conoce un gran renacimiento del clero secular
—especialmente en el Peru, bajo el ejemplo y
el gobierno de Toribio de Mogrovejo.

Hubo muchos otros Concilios, por ejemplo:
el provincial de Bogota (1582); los diez diocesa-
nos de Santo Toribio en Lima; el de Quito
(1584), de Santiago de Chile (1586), el segundo
de Quito (1593), de Charcas (1604), de Portorri-
co (1624), el II Concilio Provincial de Bogota
(1635), de Caracas (1626), de Comayaguen
(1631). Ademaés los hubo en Tucumain, Asuncién,
etc. A comienzos del siglo XVII la Iglesia hispa-
noamericana contaba ya con las instituciones ne-
cesarias para continuar la labor emprendida.

4.—Cuarta etapa. Los conflictos entre Iglesla
misionera y la civillzacién hispanica
(siglo XVII).

El Patronato (la Corona) habfa organizado la
labor misional (cen los fondos que el cobro de

376

los diezmos le permitia), y las 6rdenes religiosas
mendicantes habian roturado el terreno; ambos,
Patronato y o6rdenes religiosas protegian susde-
rechos adquiridos. En ese momento dos fuerzas
comienzan a tomar conciencia de su funcién: el
Episcopado y el clero secular —que miran ante
todo el bien comun de cada diécesis—, y los je-
suitas —que por su cuarto voto y su visién uni-
versal de la Iglesia, organizan sus misiones des-
de Roma, oponiéndose a toda intromisién interna
del Patronato—. Ademas desde 1622 la Propa-
ganda buscard todos los medios (aunque sin fru-
tos) para comenzar una labor misionera directa
en América hispénica.

Los primeros jesuitas se dirigieron al Brasil,
bajo la direccién del Padre Manuel de N6brega,
llegaron a Bahia en 1549, en la expedicién de
Tomé de Sousa. Crearon la famosa escuela Me-
ninos de Jesiis. En 1551 estin- ya en Espiritu
Santo, al ano siguiente en Rio de Janeiro, en
1553 participan a la fundacién de Sao Paulo y
llegan hasta La Laguna. En 1586 —gracias a la
invitacién de Francisco de Vitoria, primer obis:
po residente del Tucuman— pasan a la actual
Argentina (en esos tiempos la Corona del Por-
tugal estaba en manos de los reyes espafoles).
Los jesuitas espafioles se dirigieron a Florida.
Pero s6lo en 1572 se hicieron presente en Mé-
xico. Desde Lima irradiaran al morte del actual
Perq, y Bolivia y el norte argentino,

Por su parte el episcopado mal avenide con
el antiguo orden de cosas e impotente para sa-
cudir de una vez la servidumbre 'del Patronato,
esforzabase por derrocarlo en casos particulares.
Ya sea en la eleccién de los candidatos para doc-
trinas y parroquias, para diezmos, para benefi-
cios, etc. Toribio de Mogrovejo en Lima, Villa-
rroel en Santiago, Palafox en Puebla son ejems

- plares del esfuerzo que los Obispos realizaban

para afianzar su dignidad apostélica.

Las misiones siguieron avanzando. Fue el si-
glo-de las reducciones. Las famosas del Paraguay
—bajo las figuras ejemplares de Lorenzand y
Roque Gonzidlez—, las de Brasil, Peru, Colombia
y Venezuela; las de México.

Los franciscanos contaban con 80 conventos
en la di6cesis de México, 54 en Mechoacdn, 22
en Guatemala, 22 en Yucatan, 12 en Nicaragua.
Los jesuitas eran 345 en México en 1603.

Por primera vez amplias zonas de misién
tienen un contacto -exclusivo con la Iglesia sim
mediacién de las armas hispanicas. Estamos en
el tercer momento de la misién.

5.—Quinta etapa. La decadencia borbénica
(siglo XVIII).

Felipe V, el primer Borbén, goberné desde
1700 a 1746. Por el tratado de Utrecht (1713)
Espafia y Portugal pierden el dominio de los
mares. Los ingleses estaban en Jamaica desde
1655. La Iglesia hispanoamericana sintié profun-
damente la decadencia hispénica por cuanto era
su propia decadencia. Ademas la. crisis misionera

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeodn Cafas



de toda la Iglesia europea ahonda el problema
americano.

Las misiones siguieron abriéndose camino.
Tomemos por ejemplo al norte de México. En
1597 los jesuitas se internan en California, pero
la dureza de la labor les obliga abandonar la
empresa. Fue el genial Fr. Junipero Serra —con
sus comparfieros franciscanos—
que promovio la misién en esta regién “como en
los primeros tiempos” mexicanos. En 1768, con
16 franciscanos comenzé la organizacién y fun-
dacién de las reducclones o pueblos, a partir de
San Diego hasta San Francisco, en 1776. Los do-
minicos instalaron muchas reducciones en Alta
California.

Desde el siglo XVI las Universidades —mu-
chas veces s6lo seminarios, fundados siempre
por la Iglesia— habfan ido formando las élites
criollas, tanto eclesiasticos como laicos. En
1536-39 se fundé la Universidad de Santo Do-
mingo, en 1552 la de Lima —en el convento do-
minicano de San Marcos—. en 1553 la de Mé-
xico, en 1592 en Cuzco, en 1591 en Quito, en
1573 en Santa Fe de Bogota, en 1613 en Cé6rdoba,
etc. En 1572 se dio a las Universidades de Santo
Domingo, México y Lima los derechos y digni-
dades de las de Salamanca y Alcald —mientras
que la de Cordoba, sugerida por el Obispo de
Trejo y Sanabria, fue sélo un Colegio jesuita
con derecho a titulos. Sucre tuvo la suya en
1632, Santiago en 1738, etc. La primera imprenta
Americana fue instalada en México por inspi-
racion de Zumarraga, el primer Obispo. en
1539, para imprimir el catecismo para los indios.
El hecho capital del siglo XVIII fue la expulsién
de los jesuitas en el afio 1767. Los borbones la
suprimiéron en Francia en 1764, en Espafa el
31 de marzo de 1767. Partieron de América mas
de 2.200 Padres, 1o mas selecto del clero hispa-
noamericano.

ENJUICIAMIENTO DE LA EPOCA DE
LA CRISTIANDAD COLONIAL

No puede adoptarse ni la anticientifica posi-
cién de la Leyenda Negra —en donde se resalta
1o negativo de la obra de Espafia y la Iglesia, y
sobre todo en la zona de]L Caribe, gracias a los
juicios del gran sacerdote y Obispo B. de las
Casas—, ni de la Leyenda Blanca —posiciéon de
cierto nimero de “hispanistas” que ocultan mu-
chos hechos para mostrar la obra de la Corona
espafnola como perfecta—. Es necesario realizar
una paciente obra de reconstruccién de la rea-
lidad objetiva, con todo lo que tiene de heroica
y positivo, no dejando por ello las faltas y erro-
res fundamentales que produciran la decadencia
posterior 2.

(1) Para realizar este ‘“‘enjuiciamiento’’ serfa necesa-
rio poder contar con un instrumental terminolégico
que es imposible explicar en este corto trabajo, por
lolque nos atenemos a ciertas consideraciones gene-
rales.

(1713-1784) el

La Iglesia se organizé en Hispanoamérica
realmente, contando con una jerarquia, con un
clero criollo, con universidades y grandes cen-
tros de formacién. Hubo, sin embargo, de hecho,
una gran intransigencia social ante el sacerdocio
del indio, lo que impidié, ciertamente, una pe-
netracién mas profunda del Evangelio en dichos
pueblos.

- Foolucidw frqporc’;owaf
del numero de Reh'giosos en Chile .

1100 4150 1800 1895 4910- 1952
Socerdoles o fermanos, for

cada 70.000 ﬁa&//’aﬂf? .

iPuede hablarse de una religién mixta, yux-
tapuesta o semipagana en las masas de los in-'
dios o mestizos? a) En un plano profundo, in-
tencional, de la Fe, la masa india que ha sido
tocada por el esfuerzo misionero no ha adoptado
superficial o aparentemente el cristianismo, sino
que comienza a adoptarlo, pero radical, sustan-
cial, auténticamente. Esto no es una yuxtaposi-
cion, ni una mixtura, sino el ‘“‘claroscuro” por
el que debe ‘“pasar” (pascua) el creyente en el
proceso catecumenal. Los tres siglos coloniales
no fueron sino el comienzo de dicho proceso de
iniciacién al cristianismo (bien que con enor-
mes dificultades debido a la ambigiiedad de la
unién entre la civilizacién hispanica —necesa-
riamente llena de escandalos, como toda civili-
zacién— y la religién cristiana). b) En el plano
de las “expresiones”, la liturgia catélica fue la
“expresién” oficial. Pero junto a ella aparecen
un sinnumero de sustitutos o paraliturgias
—procesiones, culto de los muertos y santos, her-
mitas locales, etc., como en el mundo cristiano
que nacié en el Imperio Romano—, en los que
los elementos, gestos, simbolos, en fin, los “ve-
hiculos” o “mediaciones” expresivas de las an-
tiguas religiones son tomados en la expresién
cristiana de la Fe. ;Estas formas supletorias

377

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeodn Cafas



pueden llamarse religiones mixtas? De ningun
modo, lo que en tltimo término podrian llamar-
se serian mezclas al nivel popular —extraofi-
cial— que vienen a llenar un vacio dejado por
el método antisincretista de la Tabula rasa, y
que desapareceran en la medida que la evangeli-
zacién sea finalizada. ;Todo lo que subsiste de
las antiguas religiones paganas —desintegradas
en sus estructuras mas profundas— son la ma-
nifestacién de una conciencia todavia no ente-
ramente cristiana! La obra de Espafna —Portu-
gal, en menor medida— ha sido unica en la
Historia Universal de las misiones, no por ello
perfecta, ni mucho menos.

1. LA EPOCA DE LA INDEPENDENCIA
O HACIA UN REGIMEN DE CIVILIZA-
CION PROFANA (slglos XIX-XX).

Las jovenes comunidades deben afrontar una
crisis muy compleja: el nacimiento de las na-
cionalidades, la organizaciéon politica, la secula-
rizacién, el colonialismo econdémico impuesto
por el capitalismo liberal internacional (anglo-
sajon), 1a constitucién de una sociedad pluralis-
ta, ete. La Iglesia se situara —muy desorienta-
da— entre todos estos conflictos a la defensa de
sus antiguos privilegios, hasta que, habiéndolos
perdido de hecho casi todos, comenzara una Vvi-
gorosa renovacion de la cual pueden verse hoy,
sélo, algunos primeros frutos. Las lineas d= fon-
do, para la Historia de la Iglesia, son: pasaje de
un sistema de Patronato al contacto directo con
Roma —sufriendo por algin tiempo los Patro-
natos nacionales y criollos—; pasaje del sistema
de Cristiandad al de una sociedad pluralista y
profana. La Iglesia no actuara ya por medio de
los resortes legales del Estado, sino por medio
de las Instituciones cristlanas, cada vez mas
comprometidas en la evolucién de la civilizacion
contemporanea.

La Historia de la Iglesia latinoamericana —y
ya no hispanoamericana, por cuanto se ha pro-
ducido un proceso de universalizacién que abre
a la antigua Hispanoamérica a toda Europa, y,

por ultimo, a todo el mundo— desde la época
de la independencia, tiene dos momentos esen-
ciales: la transicién de un sistema de cristian-
dad al de sociedad pluralista (1808-1898), la
creacion paulatina de nuevas Instituciones para
evangelizar la civilizacién contemporanea (1899
en adelante).

A - LA IGLESIA EN TRANSICION
(1808-1898).

Bien podria considerarse como la “noche de
la historia de la Iglesia latinoamericana”, donde
profundamente purificada surgirdé renovada y
pobre.

6.—Sexta etapa. La crisis de las guerras
de la Independencia (1808-1825).

En la labor de la independencia la Iglesia
—sobre todo el clero, tanto secular como reli-
gioso, no tanto el episcopado que adoptara una
posiciéon mas realista— cumpli6 una funcién
esencial. Como es evidente, los Obispos elegidos
por el Rey le fueron mas adictos, pero no fal-
taron igualmente los que apoyaron la causa de
la autodeterminacién; un Don Cuero y Caicedo,
en Quito, fue presidente de la Segunda Junta
v presidié el Congreso Constituyente. Los miem-
bros del clero. tales como un Hidalgo o un Mo-
relos en México, un Dean Funes en Argentina,
José Maria Castilla en Guatemala, son algunos
ejemplos entre los miles aue participaron e hi-
cieron posible la emancipacién.

Los nuevos gobiernos, guardando una posi-
cién conservadora, pretendian conservar para si
el antiguo sistema de Patronato que poseia la
Corona espanola —era una cuestién de poder y
de prestigio—. Las reformas de secularizacidon
(aun la de Rivadavia en Argentina) deben ser
consideradas todavia en el marco de una men-
.alidad colonial con influencia del liberalismo
[rancés y de la Aufklaerung (siglo de las luces).

El dcble proceso de las guerras de la Inde-
pendencia —ya que en 1814 sélo la regién de la
actual Argentina conservaba todavia su libertad

’ Dolores da’ cabeia
cos, molestar day
a‘cohol y' nlcctin

[E[E]FF@

DISTlI’!ULDOl[S

FARMACIA AMERICANA
Tels. 204C-61-42

OoO

378

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeodn Cafas



de movimiento—, en 1810 y en 1820, produjo en
la Iglesia la desorganizacién total de su jerar-
quia, de sus parroquias, de los seminarios, de
las universidades; la pérdida de muchas iglesias,
bibliotecas, y sobre todo, el espiritu de recogi-
miento, oracién y amor que es necesario entre
su sacerdocio y misioneros. Las luchas presio-
naban contra el Evangelio. Sin embargo, los
nuevos gobiernos guardaban todavia celosa-
mente en sus Constituciones aquello de: “de-
fender como Unica religién la catélica, apost6-
lica y romana”. Roma se habia mantenido au-
sente del teatro de las contiendas y en muchos
paises habia desaparecido todo el Episcopado.

7—Séptima etapa. La crisls se ahonda
" (1825-1850).

Este periodo significa, en general, el retorno
a una posiciébn mas tradicional, conservadora,
sobre todo por las medidas tomadas por Roma
—que impide asi la separacién de las joévenes
naciones de la Iglesia universal—.

En la enciclica Etsi longissimo (30-1-1816),
el Papa Pio VII presenta a los revolucionarios
como promotores de sediciones (In seditiosis),
y los critica negativamente, en consonancia con
sus compromisos en la Santa Alianza. Pero poco
después el fracaso de Fernando VII —principal-
mente en Aquisgran—, y los informes del Obis-
po Lasso de la Vega y Orellana, mueven a la
Santa Sede a comenzar una nueva politica. Gra-
cias a la embajada de Tejada, Roma se propuso
nombrar obispos directamente (bien que in par-
tibus, para no herir demasiado a los Reyes es-
pafioles). Ya se habia enviado en 1823 la misién
Muzi que fracasé tanto en Buenos Aires como
en Santiago. Fue el 18 de enero de 1827 que el
Papa Leén XII nombré los seis primeros obis-
pos (in partibus) para la Gran Colombia, con
gran regocijo.de Bolivar que exclamé: “La causa
mas grande nos reune en este dia: el bien de la
Iglesia y el bien de Colombia” (28-10-1827). El
28 de febrero de 1831 Gregorio XVI nombré los
seis primeros obispos residenciales de México, y
bien pronto se reorganizé la jerarquia en toda
América Latina —directamente por Roma sin
ninguna intervencién del antiguo Patronato que
habia desaparecido— "

Desde un punto de vista politico y econémico
la situacién fue angustiosa. La inestabilidad es
la ley del momento, la busqueda de nuevos ca-
minos se hace muy dificil. En Brasil domina
Pedro II (1840-1889); en México mas bien los
conservadores (1824-1857); en Ameérica Central
la destruccién de la confederacién en 1831 pro-
duce la atomizacién de los esfuerzos; en Colom-
bia la inestabilidad reina desde la renuncia de
Bolivar en 1830, sin embargo hasta Hilario Lopez
no se producird la ruptura con la Iglesia; en
Venezuela, José Antonio Paez mantuvo una po-
litica de conciliacién (1829-1846), lo mismo que
Rosas en Argentina (1835-1852); Ecuador tanto

con Flores como con Rocafuerte y luego con
Garcia Moreno seguirian la misma linea; en
Chile los pipiolos dominan la situacién hasta
1861.

La “noche de la historia” latinoamericana se
oscurece aun mas. A esto debe sumar-e que en
Europa se habia producido una profunda ¢risis
misionera, lo que imposibilita a la ya agonizante
Iglesia poder esperar ayuda extranjera.

En fin, las fuentes mismas de un renaci-
miento se han ido agotando y hasta la esperanza
de una posible renovacién parecieran injustifi-
cadas. j

8.—Octava etapa. [La ruptura
se producel (1850-1898).

En el nivel de la civllizacién las naciones
comienzan a recibir el influjo anglosajén (tanto
norteamericano como inglés), por las escuelas y
los métodos técnicos, la ingenieria, el comercio,
etc. Al nivel de la cultura —de los ultimos ele-
mentos intencionales del grupo— son los fran-
ceses los que impondrdn su temple: el roman-
ticismo, el positivismo, el laicismo. En el nivel
social, muy lentamente y al fin del siglo co-
mienza a conocerse la posicién socialista, en los
grupos de inmigrantes urbanos y proletarios
industriales.

La ruptura’con el pasado —con la Cristian-
dad- colonial— se produce imperceptiblemente,
pero puede tomarse el afno 1850 como una fe-
cha aproximada. En Colombia, los liberales to-
maran el poder en 1849 hasta 1866, y con ellos
comienza la persecucidén religiosa; en 1853 se
separa la Iglesia y el Estado; en 1863 se quita
a la Iglesia la personeria juridica. En Brasil
—si bien los liberales gobernaban desde mucho
antes— la constitucién de la Republica marca
una nueva época (1889). En Argentina el libera-
lismo irrumpe con Miire, sin embargo en el ni-
vel cultural serd el positivismo y la ensefianza
laica (1884) los que producirdn la ruptura con
el pasado. Con Pérez los liberales suben al poder
en Chile (1861); Balmaceda impidi6 por un
tiempo la separacién de la Iglesia y el Estado,
pero sera definitivamente sancionada en 1025.
Los “colorados” dominan Uruguay en todo este
tiempo (1852-1903). En Bolivia fracasa el inten-
to de Concordato en 1851.

En México la constitucién de 1857 produce
un distanciamiento con la Iglesia. El grupo de
“La Reforma” se opone a ‘los continuistas”, El
triunfo de Benito Juarez —liberal— y sobre todo
de Porfirio Diaz (1876-1911) —positivista— ins-
taura el gobierno de los “cientificos” de tenden-
cia anticristiana, capitalista, industrial y urbana.
La revuelta rural e india de los caudillos Zapata
y Pancho Villa, derrocando a Diaz, preparan el
terreno para la revolucién de 1917 que se incli-
nard por circunstancias no bien precisadas con-
tra la Iglesia Cat6lica.

379

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeodn Cafas



La antigua pastoral de la Nueva Cristiandad
colonial se siente impotente ante la inmigracién
de extranjeros (de Europa y de “tierra aden-
tro”). Las Universidades en manos de los posi-
tivistas, los partidos politicos en la de los libe-
rales. El fin del siglo XIX es verdaderamente
angustioso para el catolicismo, con una cierta
desesperanza tragica.

B - LA IGLESIA ANTE LA CIVILIZACION
PROFANA Y PLURALISTA (1899).

Solo nos ha tocado vivir una pequena parte
de este periodo tan importante en la Historia
Universal y principalmente en América Latina,
Es la época de la civilizacién que se universali-
za y tecnifica, se burocratiza e impersonaliza
por una parte y, por otra en cambio, exige a
cada uno de sus miembros una eleccién propia.
consciente, personal, en una extrema tolerancia.

._iFaéz/'aé.é;/dg%anzﬁéi

Jrocesaros
en Lolmogmerica _
3000y . 1o

2.000]...

4.000

26 33 45 53 62 %0

9.—Novena etapa. La unidad y el renacimiento
de las minorias catélicas latinoamericanas
(1899-1955).

Estamos ya en historia contemporanea, esa
historia que hemos vivido personalmente. En
1899 se reunié en Roma el Concilio plenario la-
tinoamericano |, bajo la inspiracién de Monse-
fhor Casanova, convocado el 25 de diciembre de
1898 por la letra apostélica Cum Diuturnum
—asistieron 13 arzobispos y 41 obispos, siendo el
primer Concilio continental de la Iglesia Caté-
lica y el que dicté las normas que después seran
retenidas en el Codigo de Derecho Canénico

80

- han

(1917)—. Se tratd sobre el paganismo, la supers-
ticion, la ignorancia religiosa, el socialismo, la
masoneria, la prensa, etc. Fue ante todo pasto-
ral. Lo mas importante de esta reuniéon fue el
renacimiento de la conciencia colegial del epis-
copado latinoamericano.

Queremos cerrar este periodo con otra reu-
nion episcopal, la Conferencia General del epis-
copado latinoamericano en Rio de Janeiro del
25 de julio al 4 de agosto de 1955. Con el tiempo
se podra enjuiciar el valor de dicha Conferencia,
fundamento de todo lo que se haga durante al-
gun siglo o mas. América Latina recobra la uni-
dad de la Nueva Cristiandad colonial, pero eli-
minando el sistema de Cristiandad y muchos
inconvenientes que le eran .propios. En dicha
Conferencia se cre6 el Consejo Eplecopal Latino-
americano (CELAM).

Entre estos dos acontecimientos se sitila una
renovacion de cierta minorias catélicas -—a ma-
nera de é&lite militante y con-una gran movili-
dad social—. Es el nacimiento de la Accién Ca-
télica, que debe situarse en torno a 1930 (ya en
1920 se creé la A.C. cubana, en 1930 en Argen-
tina, en 1935 en Costa Rica, en 1938 en Bolivia).
Fue el fruto maduro de muchos movimientos

.aislados. como la Accién Catélica (1867) de Fe-

lix Frias, o el Congreso Catbélico Mexicane
(1903). Daspués de la segunda guerra mundial se
difunde la A.C. especializada (principalmente
la JOC y la JUC, en nuestros dias la JAC —sien-
do Chile un caso prototipo de este pujante mo-
vimiento—).

La renovacién intelectual ha seguido un ca-
mino andlogo. De pensadores cristianos aislados
en el siglo XIX y XX (Manuel Estrada, Ma-
merto Esquii, Jackson de Figueiredo —a co-
mienzos de siglo—, Trinidad Santos, etc.) se
ido organizando escuelas, Universidades
Catdlicas, revistas filosoficas, teoldgicas, etc.,
que permiten decir que el pensamiento cristiano
en América Latina es una realidad —aunque
en verdad hay inmadura realidad todavia—.
Tristao de Ataide significa ya un fruto maduro
de la geueraciéun actual. {El desafio del posi-
tivismo y de la sociedad profana estid dando sus
frutos!.

En el campo social, la Confederacién Latino-
americana de Sindicatos Cristianos es un testi-
monio de la labor realizada durante varios
decenios. Hoy no 'son ya raros los Institutos cris-
tianos de investigaciones sociales, las publica-
ciones en este sentido, las experiencias indivi-
duales y en equipo. jEl desafio marxista esta
dando sus frutos!

En el plano politico ciertas minorias catélicas
han comprendido la importancia del “compro-
miso” en este sector esencial de la vida comuni-
taria, y nacen lentamente en toda latinoamérica
distintas manifestaciones de dicha responsabili-
dad institucionalizada en grupos de opinién.
de la cual América Latina es s6lo una parte, y
en la cual, cada dia mas, deberd participar ac-
tivamente.

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeodn Cafas



El renacimiento en el campo de la vida con-
templativa, teologica, liturgica, biblica, cate-
quistica, parroquial mereceria un trabajo aparte.
Estas son, en verdad, las “fuentes” de la reno-
vacidén contemporanea.

10—.Décima etapa. EI
y el futuro (1955).

presente

Del presente no hay historia, lo mas que po-
dria hacerse es sociologia, por ello no puede ser
objeto de nuestro articulo. Podemos decir, sin
embargo, que el Concilio Vaticano ha autorizado
a un cierto sector del catolicismo latinoamerica-
no que antes debia guardar silencio. Este sector
podra ahora pensar teolégica y pastoralmente el
modo de vivir el cristianismo dentro de la civi-
lizacién técnica universal que se instala lenta-
mente en América Latina y que se le denomina
a veces: el Mundo Moderno. Ese mundo necesita
conciencias claras, abiertas, atentas, formadas
segun las exigencias del tiempo. Seria una ilu-
si6on creer que la Iglesia ha sido ya renovada,
como decia bien Pablo VI: “La Iglesia se renue-
va siempre”. Es esencial a la vida el crecer,
adaptarse, ensimismarse para avanzar mas pro-
fundamente. Asi como después de Trento le tocéd
a un Toribio de Mogrovejo reformar a su Igle-
sia peruana, asi el Sefor inspirara a muchos
realizaf efectivamente las reformas que el Con-
cilio Vaticano II va sugiriendo.

ENJUICIAMIENTO DEL CATOLICISMO
LATINOAMERICANO CONTEMPORANEO

Un tal juicio es cientificamente imposible.
Soélo propondremos ciertas lineas generales que
pueden conducir a acercarnos a dicho juicio.

El gran problema actual es la dialéctica que
se establece entre una minoria efectivamente
catélica y una masa bautizada —nominal o apro-
ximativamente catdlica—; entre una Iglesia don-
de la fe es consciente, y “muchos otros” en los
que la fe se encuentra tal punto “inchoative”

que da un cierto escripulo al tedlogo llamarle
realmente fe. Por otra parte, existe la menta-
lidad conservadora de aquellos que querrian
volver de algiin modo a la Cristiandad colonial.
donde el _cristianismo, por ser una realidad so-
cial efectiva de la mayoria, actia a modo de
elemento interiorizado por presi6n externa. Es-
ta mentalidad choca contra la de aquellos que
habiendo tomado una conciencia personal, por
conversion de su fe catélica, no se sienten soli-
darios del pasado colonial, sino méas bien de la
civilizacién técnica y pluralista que se va for-
mando —son fieles al futuro—. Unos actian a la
defensiva y recuerdan; otros operan a la ofensi-
va y esperan.

El Gnico modo de relacionar el catolicismo
con la masa, es por medio de las Instituciones
cristianas. En torno a ellas nace una nueva cues-
tién. Unos querrian conservar las antiguas ins-
tituciones parroquiales, educaciones, sociales;
otros en cambio piensan reformar dichas insti-
tuciones para adaptarlas a los tiempos contem-
poraneos. Los grupos se forman por tempera-
mento, relaciones familiares, vinculaciones edu-
cativas, tanto en la misma jerarquia catélica,
como en el clero y los laicos.

Es necesario, sin embargo, mirar la realidad
atentamente con la luz de la Fe, iluminada por
la Historia —como Historia Santa— y tomarla
como “maestra de la vida”. La Historia nos
muestra que lo pasado es irreversible y que
pretender consolidar las instituciones ineficaces
es luchar contra la corriente y desperdiciar
energias. Muy por el contrario, es necesario rea-
lizar la elecclén pastoral capital, es decir, en-
frentarse al mundo pluralista y crear las insti-
tuciones que dicho mundo requiera para que el
Signo de Jesucristo brille en medio de las ti-
nieblas y sea comprendido por el hombre ac-
tual. Eso exigird abandonar muchos meétodos,
modos, estructuras de cristiandad, e internarse
—como los primeros cristianos lo hicieron en el
Imperio Romano— en la Civilizacién Universal,

UN PRODUCGTO

LAMINAS
de asbesto cemento

ONJIAO0ON

W

81

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeodn Cafas



vvhﬂumeﬂbdej%uadén,
Sacerdofes Y 'ﬂe“‘giosas

en Venexuela ._

r -: : : . | : |" -
K 14
440 e - (RS PR A--..!...’.'.C:...l.

130{..
420|
110
400].......

90

1955 1960

'Rcl[gioms so 0
Sacerdoles « m o o re

1945 1950

Poblacion e

En todo esto la formacién de las minorias
cristianos es esencial, lo mismo que la profundi-
zaciéon de una teologia eminentemente misione-
ra, que sepa expresarse en el nivel del esfuerzo
de la civilizacién, de la sociedad temporal, pro-
fana, pluralista, mundial, respetuosa de la li-
bertad.

CONCLUSION

Nos hemog propuesto mostrar resumidamente
los grandes momentos de la Historia de la Igle-
sia latinoamericana —una parte de la Historia
de la Iglesia Universal—. Sabemos que muchos
autores tendridn otra opinién al respecto, pero
en verdad, no conocemos ninguna articulacién
de la Historia de la Iglesia latinoamericana del
siglo XVI al XX. Por ello, innovando nos equi-
vocaremos, y siendo corregidos, avanzaremos.

Los defectos actuales de la Iglesia, y sobre
todo del ‘‘catolicismo” de la masa latinoameri-
cana, no pueden atribuirse unicamente a los vi-
cios de la evangelizacién inicial, ni al hecho
que la Iglesia se haya organizado demasiado
rapidamente, ni a una minus valia del hombre
latinoamericano. La Iglesia latinoamericana ha
sido solidaria de la Civilizacién latinoamericana,
con ella florecié, decay6 y comienza a renacer
nuevamente —todo esto se explica por la Ley
de la Encarnacién—. El estancamiento borbé-
nico, la decadencia caédtica del siglo XIX, la
persecucién sistemética de los liberales, purifi-

382

¢, empobrecié y debilité a la Iglesia. Hoy se
encuentra imposibilitada de seguir cumpliendo
las funciones de una lglesia de Cristiandad, y se
ve exigida a tomar la actitud de una Iglesia
misionera —bien que muchos, a veces la ma-
yoria, se nieguen a hacerlo—. Dicha misién la
cumplird una minoria cristiana, que a la altura
de los tiempos descubre lentamente el modo de
actuar en una civilizacién profana y pluralista.
No hay lugar para el facil optimismo —pues la
situacién es angustiante—, ni para el pesimismo
—pues la renovacién ha comenzado—, sino mas
bien para la ESPERANZA —porque es el anhelo
de la Caridad que tiende al futuro, y en él esta
la Parusia de Cristo resucitado—.

ALGUNAS DE LAS FECHAS Y HECHOS MAS
SIGNIFICATIVOS DE LA HISTORIA DE LA
IGLESIA LATINOAMERICANA

1. EPOCA DE LA NUEVA CRISTIANDAD
COLONIAL (siglos XVI-XVIID.

1—Los primeros pasos (1493-1519).

1493. Fr. Boyl primer sacerdote en
" Ameérica. ’
1500. Los franciscanos en el Caribe.
1504. Manso, Deza y Garcia Padilla, los
tres primeros Obispos americanos.
1511. La primera predicacion de Monte-
casino en la Isla Espafiola.
1514. Las Casas protesta contra las enco-

miendas.

2—Las misiones de Nueva Espafa y Perd
(1519-1551).

1519. Julian Garcés primer Obispo de Mé-
xico.

1524. Llegan los “12 ap6stoles” a México
(franciscanos). .

1526. Llegan los primeros dominicos a
Meéxico.

1538. Vicente de Valverde primer Obispo
del Perd (Cuzco).

1539. Creacién de la Universidad de San-
to Domingo y fundacién de la pri-
mer imprenta americana en México,
por el Obispo Zumarraga.

1551, F. Sardinha primer Obispo del Bra-

sil, en Bahfa.

3—La organizacién y afianzamiento de la
lglesia (1551-1606).

1551-52. Primer Concilio Provincial de Lima,
con Loaysa.

1555. Primer Concilio Provincial de Mé-
xico, con Montufar,

1565. Segundo Concilio Mexicano, con
Montufar.

1567-68. Segundo Concilio de Lima, con
Loaysa.

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeodn Cafas



1582-83. Tercer Concilio de Lima, con Santo

1585.

1591.

1601.

1606.

- Toribio de Mogrovejo.

Tercer Concilio de México, con Mo-
ya y Contreras.

Cuarto Concilio de Lima, con San-
to Toribio.

Quinto Concilio de Lima, con Santo
Toribio.

Muerte de Santo Toribio de Mogro-
vejo.

4—Los conflictos entre la Iglesla y la civiliza-
clén hispénlca (siglo XVII).

1609.

1620.

1638.
1692.

Comienzo de la Republica Guarani-
tica del Paraguay.

Carranza primer Obispo de Buenos
Aires. '

Los jesuitas en el Marafién.
Existen 10 reducciones entre los
Chiquitos (Bolivia).

5—La decadencia borbénlca (siglo XVIII).

1738.

1759.
1767.

1768.

Creacion de la Universidad de San-
tiago.

Expulsiéon de los jesuitas del Brasil.
Expulsién de los jesuitas de Améri-
ca hispanica.

Comienzos de los trabajos de Juni-
pero Serra en California.

1I. EPOCA DE LA INDEPENDENCIA
(siglo XIX-XX).

6—La crisls de las guerras de la independencia
(1808-1825).

1808-11. Primer momento de la guerra. Los

1814.

nuevos gobiernos se oponen a Na-
poleén y apoyan a la Iglesia.
Argentina es el unico pais indepen-
diente. El episcopado ha sido casi
totalmente desorganizado.

1817-25. Segundo momento de las guerrasde

1823.

1824.

la Independencia. La Iglesia apoya
en bloque la emancipacién contra
los liberales espafioles.

Leén XII envia la Misién Muzi a
Chile.

Enciclica Etsi iam diu de Leén XII.

7 —La crisis se ahonda (1825-1850).

1826.

1827.

1836.

1845.

En Bolivia se produce la expolia-
cién de las Ordenes Religiosas.
Leén XII establece relaciones direc-
tas con Nueva Granada.

Primeros contactos directos de Mé-
xico con Roma.

Monsenor Valdivieso comienza su
gobierno eclesiastico.

8—ijLa ruptura se produce! (1850-1898).

1849.

1850.
1857.

1847.

1884.

1889.

José Hilario Lo6pez persigue a la
Iglesia, expulsa a los jesuitas.
Gobiernan los liberales en Brasil.
Se decreta la libertad de culto en
Meéxico.

Lemos escribe en Brasil:
Philosophie positlve.
Ensefianza laica en Argentina (Ley
1420).

Separaci6én de la Iglesia y el Estado
en Brasil.

Comte,

9—La unidad y el renacimiento del catolicismo
(1899-1955).

1899.

1930.

1955.

1962.

| Concilio Plenario de América La-
tina en Roma.

Creacién de la Accion Catdlica Ar-
gentina. .
Conferencia General del Episcopade
de América Latlna en Rio.
Comienzo del Concilio Vaticano II.

REGALOS DE BODA, lo mds nuevo y elegante

a precios razonables los encontrard en

PARIS VOLCAN

SAN SALVADOR

383

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeodn Cafas





