
HACIA UNA HISTORIA DE LA 
IGLESIA LATINOAMERICANA 

Entre los eitudlos aparecidos últimamente 
sobre ta historia de la Iglesia en nuestro Con­
tinente, figura el prf!sente trabajo del conocido 
e$peci¡¡lista alemán E. Ouseel tn él ·se· reau·me 
un trabajo de mucha mayor amplitud que este 
autor publica en alemin bajo el título "Das 
C,m,isten.tum in Lateinamerlka". fue escrito 
para la revista argentina "Stromata. - Ciencia y 
Fe'' de Buenos Aires, de dond_e IQ tomamos 
rt0$otros.. 

La Historia, ese acaecer humano con, un sen­
tido comunitario y temporal, cuando es ciencia, 
no só,lo. _nos informa causalmen.te. del pasado, 
sino que constituye en el presente la "conciencia 
cultural" de cada uno, de cada pueblo. La "con­
cM!n•cia cultural" no es sino ·el modo más o me­
nos profundo, la manera más o menos clara, la 
actj:U.1d decidida o. irresoluta, .libre o inconciente 
que-,cada individuo o pueblo toma ante la His­
toria. Un hombre que no conociera la historia 
de su vida -por una amnesia- simplemente 
habría perdido la identidad consigo mismo, y 
por ello, podria comenzar a ser hombre pero no 
lo habría sido. Un ·pueblo, cuando olvida su 
pasado, no tiene futuro, por cuanto este futuro 
no es sino una dimensión correlativa -en el 
plano iptencional- de la antigüedad del pasado. 
Cuando un hombre tiene conciencia de todas las 
dimensiones de la Historia, de la Historia uni­
versal, de la Historia de su nación, de su región, 
de si mismo, cuando tiene clara conciencia de 
las articulaciones históricas puede ubicarse en 
su mundo, en el puesto que le toca ejercer en 
dicho mundo, y cumplir i¡_u misión, su vocación, 
en un sentido plenamente humano. Por ello, la 
histórica es la ciencia que funda toda formación 
humanística, y, mejor dicho, la educación pro­
piamente humana. 

Si todo esto p,uede decirse de la mera historia 
profana, mucho más de la His.toria de la Iglesia. 
Por cuanto la Historia de la Igesia no es sólo 
un cierto acontecer anecdótico a modo de ejem­
plo,. sino que constituye la sustancia del Dogma, 
el "lugar teológico" por excelencia, la médula 
de la revelación. La Historia como Historia San­
ta n~ es sino la evolución en las relaciones inter­
personales de la Trinidad con la Humanidad 
desde la cr;eación hasta la Parusía, en su Iglesia. 

E. o·ussel (Maguncia). 

Ahora l)ien, -ser -crl.etlanos en América Lati­
na, .es un modo_ muy concr.eto de "ser cristianos" 
Pa11a, poder ser realmente cris~os. a un nivel 
consciente, · humano, real e,s necesario saber 
tomar posición ¡mt_e ese hecha sa~rado, dogmá­
tico, esencial, que es la Historia de la Asi¡\mblea 
escatológica (la Iglesia), de la irradiación del 
~eino de .Cristo en Améri<:a Latina. Ocurre fre­
c;uentemente qu,e muchos estu.diosos, bautizados 
sin mayor preparación, van tomando cónciencia 
q,ue la J;Iistoria de la Iglesia .les es muy impar·-' 
tánte para saber cómo dirigir sus pasos en el 
Presente, pero, puesto a la tarea, se encuentran 
que pueden leer a satisfacción sobre el pueblo 
judío, la comunidad primitiva de salvación eri_ 
torno a -Jesús, la época patrística, de Constan.ti-· 
no,· la baja. y alta Edad Media, y en fin ia his­
toria de la Iglesia europea.- <;uarido llega el' 
momento de saber cómo es que sori;1os cristianos 
en América Latina se produce el vacío, con lo 
cual, todo lo visto anies -desde el pueblo de 
Israel hasta Europa-, mera introducción al 
existencial Presente que vivimos, se nos presenta 
como un gran árbol sin fruto. 

Ante esto, muchos creen que efectivamente 
la Historia de la Iglesia latinoamericana no 
existe o carece de interés -lo cual es un error-; 
hay otros que formados a la europea -en Eu­
ropa o América- producen en su personalidad 
un dualismo peligroso: .el pretender ser· europeos 
en América latina. 

Todo esto nos mueve a indicar al lector la 
importancia -de la Historia de la Iglesia latino­
americana, no sólo como una materia más de se­
minario, o como un hobby del laico cristiano 
consciente, sino como una disciplina central y 
fundamental en la teología, la formación· y el 
ejercicio de la vocación cristiana en nuestro 
tiempo. 

l!:n estas cortas líneas sólo indicaremos las 
articulaciones centrales y las hipótesis princi­
pales de los períodos de lo que pudiera llamarse 
una Historia de la Iglesia en América Latina. 
Dejamos de lado todo el problema metodológico 
-:-que tiene tanta importancia-y la bibliografía 
y fuentes, son sólo indicativas, pues seria im­
porible ni siquiera sugerirla en la reducida di­
mensión de un artículo. 

373 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



La Historia de la Iglesia latinoamericana 
tiene dos periodos netamente discernibles: el 
primero, de la Cristiandad colonial; el segundo, 
desde la Independencia, o la época de las na­
cionalidades .Veamos rápidamente los grandes 
momentos y sus divisiones internas. 

l. LA EPOCA COLONIAL O LA NUEVA 
CRISTIANDAD HISPANOAMERICANA 

(slgloa XVI-XVIII) 

Todo este periodo está caracterizado por el 
choque entre la civilización hispánica -penin­
sular- y la prehispánica -india-, y la lenta 
constitución de una nueva civilización con una 
cultura propia. Dentro de esta evolución histó­
rica, la Iglesia ocupó un lugar bien definido y 
una posición ciertamente ambigua. 

Por el sistema patronal la Iglesia era funda­
da, orientada y realmente gobernada por los 
Reyes de España y Portugal. La conquista de 
América sucedía en el tiempo -piénsese que 
Granada es definitivamente tomada a los árabes 
en 1492- y aún en el espacio -puesto que el 
descubrimiento de lo que seria América debe 
situarse en la prolongación de los viajes comen­
zados en el Atlántico oriental y en el Africa­
a la Reconquista. La "cruzada" antiislámica de 
los Reyes Católicos se transforma en cruzada 
misionera para convertir a los naturales de los 
nuevos Reinos descubiertos en las Indias occi-
dentales. · 

La Iglesia nace bajo el manto protector, y al 
mismo tiempo subordinante, del Estado católico 
hispánico. Los diezmos, el nombramiento de los 
Obispos, el envio de misioneros, los limites de 
las jurisdicciones, etc., fueron paulatinamente 
siendo propiedad, derecho o atribuciones del 
Rey. Fernando de Aragón organizó definitiva­
mente el sistema del Patronato -como bien lo 
ha demostrado Leturia-, recibiendo en el futu­
ro sólo retoques secundarios, con los que se rea­
firmaba el regalismo absolutista de la Corona. 

Veamos rápidamente los grandes momentos 
de la Historia de la Iglesia en América Hispáni­
ca durante el período colonial. 

1.-Primera etapa. Los primeros pasos 
(1493-1519). 

Ningún sacerdote figuraba en la primera ex­
pedición de Colón de 1492, y sin embargo, se 
plantó una cruz como signo del dominio que 
los Reyes tomaban de las nuevas tierras descu­
biertas. Por la bula PIia fldelium (26-6-1493) se 
otorgan poderes a Fr. Bernal Boyl, que es el 
primer eclesiástico que llega a las Indias occi­
dentales. Boyl, que se enfrentó a Colón, regresó 
en 1494, dejando dos hermanos legos que vol­
vieron igualmente en 1499. La evangelización 
de la Isla la Española comenzó realmente en 
1500 con el envío de la primera misión francis­
cana, que en 1502 se verá aumentada con die­
cisiete nuevos religiosos. 

374 

El 15 de noviembre de 1504, Julio II erigió 
tres diócesis (de nombres difíciles de precisar): 
Bayuense, Maguence y Ayguace6e. Fernando no 
aprobó dicha erección porque se hacía caso 
omiso del Patronato. Fue recién en 1511 que se 
fundaron efectivamente las primeras diócesis 
americanas: Santo Domingo (arzobispado en 
1546), Concepcl6n de las Vegas (que se unirá a 
S. Domingo en 1527) en la misma Isla Española, 
y Puerto Rico. Descubierto el continente se fun­
dó en 1513 la diócesis de Santa María de la An­
tigua del Darl6n (que trasladada años después 
sobre el Pacifico se denominará Panamá, en 
"Castilla de Oro"). Todo este periodo, muy ru­
dimentario y de gran pobreza, encuentra pro­
fundamente opuestas a la clvillzacl6n hlapAnica, 
que se impone por la fuerza de las armas --eon­
tra lo que se levantará Bartolomé de las Casas-, 
contra las primitivas civilizaciones del Caribe. Sin 
embargo, se efectúan las primeras experiencias 
de métodos misioneros. El encomendero orga­
niza la explotación del indio y el misionero en­
cuentra, como es evidente, una enorme dificultad· 
para evangelizar a los primitivos. Estamos en 
el primer momento de la Misión. 

2.-Segund¡a etapa. Las misiones de Nueva 
Eapaña· y Perú (1519-1551). 

Desde que Hernán Cortés comienza la con­
quista de México, cuenta entre sus colaborado­
res al mercedario Fr. Bartolomé de Olmedo, y 
al sacerdote secular Juan Díaz, que presentan et 
cristianismo a los indios (aunque en una manera 
absoluta y necesariamente defectuosa). Es sólo 
en 1524 que gracias a los 12 ap6stolea -francis­
canos- se comienza por primera vez en Améri­
ca una evangelización en masa. El 2 de julio de 

__ fime~o a? .lJ/ocesis y 
7érr1'1tlr1os ~ .misión 
en Lalinoamé.r1ca __ 

500 

400 

300 

2,00 

-· :···-·-·--··--·· .................... _. 
1 1 ; , , I 

1 • • 

1 1 
• • • • • '. • • 0 0 1 1 1 t 1 •••••• ; ••• - • • • .. .. .. • ...... 

I 1 

1 
1 

-....... ~ -.... -: ..... -• ...... . 
1 

1 

1 

1 

1 ' ······.··· ...... ·, 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



1526 desembarcan 12 dominicanos; el 22 de mayo 
de 1533 los agustinos. Én 1559 sólo los francis­
canos tenían en México 80 conventos con más de 

-300 religiosos; los dominicos 40 casas con 210 re-
ligiosos; los agustinos 40 con 212 religiosos. 

El Imperio Azteca no había todavía realizado 
profundamente la labor de unificación, por lo 
que, aunque el nahuatl era la lengua más cono­
cida, no por ello dejaban de existir innumera­
bles dialectos, y muchas otras familias de len­
guas. Los misioneros pasaron rápidamente de la 
predicación por intérpretes, al aprendizaje per­
sonal de las lenguas -con ello fueron apare­
ciendo diccionarios, gramáticas, catecismos, con­
fesionarios, sermonarios, etc., en nahuatl, taras­
co, tlaxcalteca, etc. 

En el año 1519 se erigió la diócesis Carolense 
y Ee nombró a Julián como el primer Obispo 
de México, para un territorio indeterminado 
del Yucatán (después la diócesis se trasladó a 
Tlaxcala y por último a Puebla). La segunda 
rliócesis fue la de Mbico (1527) y su primer 
Obispo, Zumárraga; después se erigieron: An­
tequera (Oajaca) (1532), Guatemala (1534), Me­
choacán (1536), Chiapa 0538), Guadalajara 
(1548), Vera Paz (1556). En la región del Caribe 
se erigieron las siguientes diócesis: Tierra Flo­
rida (en 1520, pero suprimida poco después), 
Cuba (1522), Caracas (en su origen Coro) y Co­
mayaguen (Honduras) (1531), bajo la autoridad 
de la arquidiócesis de Santo Domingo. 

Si el norte de América latina estuvo bajo el 
gobierno de México y Santo Domingo, América 
del Sur tuvo por capital a Lima. Es bien sabido 
que la colonización avanzó de norte a sur y del 
Pacífico al Atlántico. La Iglesia, igualmente, se 
organizó primeramente en el DariEn (Obispado 
en 1513), Nicaragua (1531), Santa Marta (1534). 

Pizarra penetra en el Reino del Inca partien­
do de Panamá, y desembarcando en Tumbez¡ 
contaba entre sus ayudantes a un grupo de do­
minicos cuyo responsable fue Vicente de Val­
verde, primer Obispo de Cuzco. El 15 de no­
viembre de 1533 se enarbola una cruz en la 
plaza de Cuzco. Después de la frustrada inten­
ción de fundar la primer diócesis en Tumbez, 
Pablo 111 erigió a Cuzco como sede episcopal en 

FERRETERIA Y 
ABARROTERIA 

le ofrece al mejor precio 

VIDRI DUCH 
8c CIA. 

Teléfonos: 21-52-80 y 21-52-81. 

San Salvador. 

la persona de Valverde que se hizo cargo de su 
obispado el 5 de septiembre de 1538. Cartagena 
de Indias era erigida en diócesis en 1534 (que 
juntamente con Santa Marta, y algún tiempo 
después Popayán, constituirán el Arzobispado 
de Santa Fe), Lima en 1539 en la persona de 
Jerónimo de Loayza (arzobispado en 1546), 
Quito (1546), Popayán 0546), Asunción del Pa­
raguay en 1547 (como remate del avance con­
quistador realizado en el Río de la Plata desde 
el Atlántico), Charcas o La Plata 0552), San­
tiago de Chlle (1561), Bogotá (1562, suprimiendo 
a Santa Marta), La Imperial (1563, que será des­
pués trasladada a Concepción), Córdoba del Tu­
cumán (1570, cuya sede era Santiago del Estero), 
Truji llo 0577), etc. 

Los dominicos fueron los primeros en co­
menzar la labor misionera. En 1539 Pablo 111 
creó la provincia peruana de la Orden de los 
Predicadores. En 1544 eran más de 50 religiosos. 
Los franciscanos, pocos años después se organi­
zaron firmemente y conocieron una extraordi­
naria difusión en los años siguientes. Las cuatro 
órdenes se ocuparon de la evangelización de 
todo el territorio bajo la dependencia del Arzo­
bispado de Lima. 

En Brasil se fundaba en 1551 la diócesis de 
Bahía. 

Estamos en el segundo momento de las mi­
siones. Algunas veces las armas, en la mayoría, 
sin embargo, los misioneros, pacifican a los in­
dios, y por una predicación a veces muy sumaria 
se les administra el sacramento del bautismo, y 
se intenta luego la organización de las reduc­
ciones. Entre todas las reducciones del siglo XVI 
cabe destacar los 120 pueblos que el santo Obis­
po de Mechoacán, don Vasco de Quiroga, supo 
organizar entre los tarascos. Pero rápidamente, 
por el sistema de las encomiendas -fortalecido 
después del fracaso de las Leyes Nuevas- los 
indios bautizados se transforman en mano de 
obra para la explotación agrícola o minera. 

3.-Tereera etapa. La organización y 
afianzamiento de la lglesla (1551-1606). 

Las fechas límite de este período son: el 
Primer Conélllo Provincia! Llmenae (1551-1552) 

LIBRERIA CERVANTES 
4• Av. Sur N9 110. 

Extenso surtido de Estampas, 
Rosarios y Libros. 

Regalos: 
Todos a precios econ6micos. 

Prontitud de servicio. 

Teléfono 21-41-22. San Salvador. 

375 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



a la muerte de Santo Toribio de Mogrovejo. Des­
de el Concilio de Loaysa 0552) hasta el dioce­
sano de Cómayaguen (1631) se efectúan en 
América hispánica numerosos concilios que van 
dando una fisonomía propia a la Iglesia recien­
temente fundada en América. El Trento europeo 
será en América tanto el 11 Conclllo peruano 
0567-1568) como el 111 Concllio mexicano 
0585), pero entre todos resalta el convocado 
por Toribio de Mogrovejo ( 111 Conclllo Provin­
cial de Lima, 1582-1583). Desde el siglo XVI has­
ta 1899 no se legisló en la Iglesia latinoameri­
cana -los siglos XVII al XIX viven sobre los 
fundamentos de aquellos apóstoles primeros. 

De la pequeña Primera Junta Apost6llca de 
1524 -realizada en México por los francisca­
nos-, se pasa a las que convocó Zumárraga. En 
1532, 1536 y sobre todo en 1539 se reunieron los 
Obispos mexicanos para unificar su labor frente 
al Patronato, las órdenes religiosas y continuar 
la misión, dentro de los marcos de una Iglesia 
constituida. 

Fue Alonso de Montúfar quien convocó el 
Primer Concillo Mexicano (1555) y el Segundo 
0565). Don Pedro Moya y Contreras realizó el 
célebre Tercer Concilio 0585). 

En el sur, Loaysa reunió a los representantes 
de los Obispados desde Nicaragua a Charcas en 
1551-52, y nuevamente en la década siguiente. 
Santo Toribio, después de realizar el Concilio 
diocesano de 1582 convoca el provincial para el 
mismo año. Con la colaboración de José de 
Acosta, dicho Concilio -esencialmente pasto­
ral- tiende a la reforma del clero, a robustecer 
la autoridad episcopal ante los religiosos, a or­
ganizar e impulsar las misiones entre los indios. 
Se exige el aprendizaje de la lengua de los na­
turales a los doctrineros para que entiendan lo 
que se le_s predica, se les administra el sacra­
mento de la eucaristía, y se les permite ser sa­
cerdotes si cumplen con las condiciones estipu­
ladas por el Concilio de Trente. En este tiempo, 
por la fundación de seminarios y Universidades, 
se conoce un gran renacimiento del clero secular 
-especialmente en el Perú, bajo el ejemplo y 
el gobierno de Toribio de Mogrovejo. 

Hubo muchos otros Concilios, por ejemplo: 
el provincial de Bogotá 0582); los diez diocesa­
nos de Santo Toribio en Lima; el de Quito 
0584), de Santiago de Chile 0586), el segundo 
de Quito 0593), de Charcas (1604), de Portorri­
co (1624), el II Concilio Provincial de· Bogotá 
(1635), de Caracas (1626), de Comayaguen 
0631). Además los hubo en Tucumán, Asunción, 
etc. A cómienzos del siglo :XVII la Iglesia hispa­
noamericana contaba ya con las instituciones ne­
cesarias para continuar la labor emprendida. 

4.-Cuarta etapa. Los conflictos entre Iglesia 
misionera y la civlllzaci6n hispánica 
(slglo XVII). 

El Patronato (la Corona) había organizado la 
labor misional (con los fondos que el cobro de 

376 

los diezmos le permitía), y las órdenes religiosas 
mendicantes habían roturado el terreno; ambos, 
Patronato y órdenes religiosas protegían sus de­
rechos adquiridos. En ese momento dos fuerzas 
comienzan a tomar conciencia de su función: el 
Episcopado y el clero secular -que miran ante 
todo el bien común de cada diócesis-, y los je­
suítas -que por su cuarto voto y su visión uni­
versal de la Iglesia, organizan sus misiones des­
de Roma, oponiéndose a toda intromisión interna 
del Patronato-. Además desde 1622 la Propa­
ganda buscará todos los medios (aunque sin fru­
tos) para comenzar una labor misionera directa 
en América hispánica. 

Los primeros jesuitas se dirigieron al Brasil, 
bajo la dirección del Padre Manuel de Nóbrega, 
llegaron a Bahía en 1549,. en la expedición de 
Tomé de Sousa. Crearon la famosa escuela Me­
ninos de Jesús. En 1551 están ya en Espíritu 
Santo, al año siguiente en Río de Janeiro, en 
1553 participan a la fundación de Sao Paulo y 
llegan hasta La Laguna. En 1586 -gracias a lit 
invitación de Francisco de Vitoria, primer obii;.,. 
po residente del Tucumán- pasan a la actual 
Argentina (en esos tiempos la Corona del Por­
tugal estaba en manos de los reyes españoles).. 
Los jesuitas españoles se dirigieron a Florida. 
Pero sólo en 1572 se hicieron presente en Mé­
xico. Desde Lima irradiarán al norte del actual 
Perú, y Bolivia y el norte argentino. 

Por su parte el episcopado mal avenido con 
el antiguo orden de cosas e impotente para sa­
cudir de una vez la servidumbre del Patronato. 
esforzábase por derrocarlo en casos particulares. 
Ya sea en la elección de los candidatos para doc~ 
trinas y parroquias, para diezmos, para benefi;. 
cios, etc. Toribio de Mogrovejo en Lima. Villa.,. 
rroel en Santiago, Palafox en Puebla son ejem~ 
plares del esfuerzo que los Obispos realizaban 
para afianzar su dignidad apostólica. 

Las misiones siguieron avanzando. Fue el si'­
glo ·de las reducciones. Las famosas del Paragua:, 
-bajo las figuras ejemplares de Lorenzana y 
Roque González-, las de Brasil, Perú, Colombia 
y Venezuela; las de MéJl!ico. 

Los franciscanos contaban con 80 cortventos 
en la diócesis de México, 54 en Mechoacán, 22 
en Guatemala, 22 en Yucatán, 12 en Nicaragua. 
Los jesuitás eran 345 en México en 1603. 

Por primera vez amplias zonas de misión 
tienen un contado exclusivo con la Iglesia sin 
mediación de las armas hispánicas. Estamos en 
el tercer momento de la misión. 

5.-Quinta etapa. La decadencia borb6nlca 
(siglo XVIII). 

Felipe V, el primer Barbón, gqbernó desde 
1700 a 1746. Por e~ tratado de Utrecht 0713) 
España y Portugal pierden el dominio de los 
mares. Los ingleses estaban en Jamaica desde 
1655. La Iglesia hispanoamericana sintió profun­
damente la decadencia hispánica por cuanto era 
su propia decadericia. Además la crisis misionera 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



de toda la Iglesia europea ahonda el problema 
americano. 

Las misiones siguieron abriéndose camino. 
Tomemos por ejemplo al norte de México. En 
L597 los jesuitas se internan en California, pero 
la dureza de la labor les obliga abandonar la 
empresa. Fue el genial Fr. Junípero Serra -con 
sus compañeros franciscanos- (1713-1784) el 
que promovió la misión en esta región "como en 
los primeros tiempos" mexicanos. En 1768, con 
16 franciscanos comenzó la organización y fun­
dación de las reducclonea o pueblos, a partir de 
San Diego hasta San Francisco, en 1776. Los do­
minicos instalaron muchas reducciones en Alta 
California. 

Desde el siglo XVI las Universidades -mu­
chas veces sólo seminarios, fundados siempre 
por la Iglesia- habiao ido formando las élites 
criollas, tanto eclesiásticos como laicos. En 
1536-39 se fundó la Universidad de Santo Do­
mingo, en 1552 la de Lima -en el convento do­
minicano de San Marcos-. en 1553 la de Mé­
xico, en 1592 en Cuzco, en 1591 en Quito, en 
1573 en Santa Fe de Bogotá, en 1613 en Córdoba, 
etc. En 1572 se dio a las Universidades de Santo 
Domingo, México y Lima los derechos y digni­
dades de las de Salamanca y Alcalá -mientras 
que la de Córdoba, sugerida por el Obispo de 
Trejo y Sanabria, fue sólo un Colegio jesuita 
con derecho a títulos. Sucre tuvo la suya en 
1632, Santiago en 1738, etc. La primera imprenta 
Americana fue instalada en México por inspi­
ración de Zumárraga, el primer Obispo. en 
1539, para imprimir el catecismo para los indios. 
El hecho capital del siglo XVIII fue la expulsión 
de los jesuítas en el año 1767. Los borbones la 
suprimieron en Francia en 1764, en España el 
31 de marzo de 1767. Partieron de América más 
de 2.200 Padres, lo más selecto del clero hispa­
noamericano. 

ENJUICIAMIENTO DE LA EPOCA DE 
LA CRISTIANDAD COLONIAL 

No puede adoptarse ni la anticientífica posi­
ción de la Leyenda Negra -en donde se resalta 
lo negativo de la obra de España y la Iglesia, y 
sobre todo en la zona de\ Caribe, gracias a los 
juicios del gran sacerdote y Obispo B. de las 
Casas-, ni de la Leyenda Blanca -posición de 
cierto número de "hispanistas" que ocultan mu­
chos hechos para mostrar la obra de la Corona 
española como perfecta-. Es necesario realizar 
una paciente obra de reconstrucción de la rea­
lidad objetiva, con todo lo que tiene de heroica 
y positivo, no dejando por ello las faltas y erro­
res fundamentales que producirán la decadencia 
posterior 2_ 

(l) Para realizar este "enjuiciamiento" serla necesa­
rio poder contar con un Instrumental termlnoli'gico 
que es Imposible explicar en este corto trabajo, por 
lo que nos atenemos a ciertas consideraciones gene­
rales. 

La Iglesia se organizó en Hispanoamérica 
realmente, contando con una jerarquía, con un 
clero criollo, con universidades y grandes cen­
tros de formación. Hubo, sin embargo, de hecho, 
una gran intransigencia social ante el sacerdocio 
del indio, lo que impidió. ciertamente, una pe­
netración más profunda del Evangelio en dichos 
pueblos. 

-~uo\uciów yr~orc·1owa( 
del numero de 1tel19iuo~ en éhiÍe .. 

1 1 1 1 1 
..... - - 1 ••••••• - ...... -· - ••••• - ....... - •••••• 

1 1 1 

1 

1 
1 

.... -·---·. •• ~. • • • .. .. • • • • • • - 1 

1 

noo ~lS'o 1soo 1195 ~910· 1952. 
~cerd'"fes o ,fermal'/05., Jºr 

ccula /0.000 .ha/;1'/;;11/és. 
¿Puede hablarse de una religión mixta, yux­

tapuesta o semipagana en las masas de los in-· 
dios. o mestizos? a) En un plano profundo, in­
tencional, de la Fe, la masa india que ha sido 
tocada por el esfuerzo misionero no ha adoptado 
superficial o aparentemente el cristianismo, sino 
que comienza a adoptarlo, pero radical, sustan­
cial, auténticamente. Esto no es una yuxtaposi­
ción, ni una mixtura, sino el "claroscuro" por 
el que debe "pasar" (pascua) el creyente en el 
proceso catecumenal. Los tres siglos coloniales 
no fueron sino el comienzo de dicho proceso de 
iniciación al cristianismo (bien que con enor­
mes dificultades debido a la ambigüedad de la 
unión entre la clvllizac16n hispénlca -necesa­
riamente llena de escándalos, como toda civili­
zación- y la religión cristiana), b) En el plano 
de las "expresfones", la liturgia católica fue la 
"expresión" oficial. Pero junto a ella aparecen 
un sinnúmero de sustitutos o paraliturgias 
-procesiones, culto de los muertos y santos, her­
mitas locales, etc., como en el mundo cristiano 
que nació en el Imperio Romano-, en los que 
los elementos, gestos, símbolos, en fin, los "ve­
hículos" o "mediaciones" expresivas de las an­
tiguas religiones son tomados en la expresión 
cristiana de la Fe. ¿Estas formas supletorias 

377 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



pueden llamarse religiones mixtas? De ningún 
modo, lo que en último término podrían llamar­
se serían mezclas al nivel popular -extraofi­
cial- que vienen a llenar un vacío dejado por 
el método antisincretista de la Tabula rasa, y 
que desaparecerán en la medida que la evangeli­
zación sea finalizada. ¡Todo lo que subsiste de 
las antiguas religiones paganas -desintegradas 
en sus estructuras más profundas- son la ma­
nifestación de una conciencia todavía no ente­
ramente cristiana! La obra de España -Portu­
gal, en menor medida- ha sido única en la 
Historia Universal de las misiones, no por ello 
perfecta, ni mucho menos. 

11. LA EPOCA DE LA INDEPENDENCIA 
O HACIA UN REGIMEN DE CIVILIZA­

CION PROFANA (slglos XIX-XX). 

Las jóvenes comunidades deben afrontar una 
crisis muy compleja: el nacimiento de las na­
cionalidades, la organización política, la secula­
rización, el colonialismo económico impuesto 
por el capitalismo liberal internacional (anglo­
sajón), fa constitución de una sociedad pluralis­
ta, etc. La Iglesia se situará -muy desorienta­
da- Entre todos estos conflictos a la defensa de 
sus antiguos privilegios, hasta que, habiéndolos 
perdido de hecho casi todos, comenzará una vi­
gorosa renovación de la cual pueden verse hoy, 
sólo, algunos primeros frutos. Las líneas d~ fon­
do, para la Historia de la Iglesia, son: pasc1je de 
un sistema de Patronato al contacto directo con 
Roma -sufriendo por algún tiempo los Patro­
natos nacionales y criollos-; pasaje del sistema 
de Cristiandad al de una sociedad pluralista y 
profana. La Iglesia no actuará ya por medio de 
los resortes legales del Estado, sino por medio 
de las Instituciones cristianas, cada vez más 
comprometidas en la evolución de la civilización 
contemporánea. 

La Historia de la Iglesia latinoamericana -y 
ya no hispanoamericana, por cuanto se ha pro­
ducido un proceso de universalización que abre 
a la antigua Hispanoamérica a toda Europa, y, 

• 

378 

por último, a todo el mundo- desde la época 
de la independencia, tiene dos momentos esen­
ciales: la transición de un sistema de cristian­
dad al de sociedad pluralista (1808-1898), la 
creación paulatina de nuevas Instituciones para 
evangelizar la civilización contemporánea ( 1899 
en adelante). 

A - LA IGLESIA EN TRANSICION 
(1808-1898). 

Bien podría considerarse como la "noche de 
la historia de la Iglesia latinoamericana", donde 
profundamente purificada surgirá renovada y 
pobre. 

6.-Sexta etapa. La cr1s1s de las guerras 
de la Independencia (1808-1825). 

En la labor de la independencia la Iglesia 
-sobre todo el clero, tanto secular como reli­
gioso, no tanto el episcopado que adoptará una 
posición más realista- cumplió una función 
e3encial. Como es evidente, los Obispos elegidos 
por el Rey le fueron más adictos, pero no fal­
:aron igualmente los que apoyaron la causa de 
la autodeterminación; un Don Cuero y Caicedo, 
en Quito, fue presidente de la Segunda Junta 
." presidió el Congreso Constituyente. Los miem­
bros del clero. tales como un Hidalgo o un Mo­
relos en México, un Deán Funes en Argentina, 
José María Castilla en Guatemala, son algunos 
ejEcmplo3 entre los miles aue oarticiparon e hi­
cieron posible la emancipación. 

Los nuevos gobiernos, guardando una posi­
ción conservadora, pretendían conservar para sí 
el antiguo sistema de Patronato que poseía la 
Corona española -era una cuestión de poder y 
de prestigio-. Las reformas de secularización 
(aún la de Rivadavú en Argentina) deben ser 
consideradas todavía en el marco de una men­
alidaj colonial con influencia del liberalismo 

francés y de la Aufklaerung (siglo de las luces). 
El dcble proceso de las guerras de la Inde­

pendencia -ya que en 1814 sólo la región de la 
actual Argentina conservaba todavía su libertad 

'1 • ¡ 

11 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



de movimiento-, en 1810 y en 1820, produjo en 
la Iglesia la desorganización total de su jerar­
quía, de sus parroquias, de los seminarios, de 
las universidades; la pérdida de muchas iglesias, 
bibliotecas, y sobre todo, el espíritu de recogi­
miento, oración y amor que es necesario entre 
su sacerdocio y misioneros. Las luchas presio­
naban contra el Evangelio. Sin embargo, los 
nuevos gobiernos guardaban todavía celosa­
mente en sus Constituciones aquello de: "de­
fender como única religión la católica, apostó­
lica y romana". Roma se había mantenido au­
sente del teatro de las contiendas y en muchos 
países había desaparecido todo el Episcopado. 

7.-Séptlma etapa. La crisis se ahonda 
(1825-1850). 

Este período significa, en general, el retorno 
a una posición más tradicional, conservadora, 
sobre todo por las medidas tomadas por Roma 
-que impide así la separación de las jóvenes 
naciones de la Iglesia universal-. 

En la encíclica Etsi longlsalmo (30-1-1816), 
el Papa Pío VII presenta a los revolucionarios 
como promotores de sediciones (In seditiosis), 
y los critica negativamente, en consonancia con 
sus compromisos en la Santa Alianza. Pero poco 
después el fracaso de Fernando VII -principal­
mente en Aquisgrán-, y los informes del Obis­
po Lasso de la Vega y Orellana, mueven a la 
Santa Sede a comenzar una nueva política. Gra­
cias a la embajada de Tejada, Roma se propuso 
nombrar obispos directamente (bien que in par­
tibus, para no herir demasiado a los Reyes es­
pañoles). Ya se había enviado en 1823 la misión 
Muzi que fracasó tanto en Buenos Aires como 
en Santiago. Fue el 18 de enero de 1827 que el 
Papa León XII nombró los seis primeros obis­
pos (in partibus) para la Gran Colombia, con 
gran regocijo de Bolívar que exclamó: "La causa 
más grande nos reúne en este día: el bien de la 
Iglesia y el bien de Colombia" (28-10-1827). El 
28 de febrero de 1831 Gregorio XVI nombró los 
seis primeros obispos residenciales de México, y 
bien pronto se reorga~izó la jerarquía en toda 
América Latina -directamente por Roma sin 
ninguna intervención del antiguo Patronato que 
había desaparecido-. '> 

Desde un punto de vista político y económico 
la situación fue angustiosa. La inestabilidad es 
la ley del momento, la búsqueda de nuevos ca­
minos se hace muy dificil. En Brasil domina 
Pedro II 0840-1889); en México más bien los 
conservadores (1824-1857); en América Central 
la destrucción de la confederación en 1831 pro­
duce la atomización de los esfuerzos; en Colom­
bia la inestabilidad reina desde la renuncia de 
Bolívar en 1830, sin embargo hasta Hilario López 
no se producirá la ruptara con la Iglesia; en 
Venezuela, José Antonio Páez mantuvo una po­
lítica de conciliación (1829-1846), lo mismo que 
Rosas en Argentina (1835-1852); Ecuador tanto 

con Flores como con Rocafuerte y luego con 
García Moreno seguirían la misma línea; en 
Chile los pipiolos dominan la situación hasta 
1861. 

La "noche de la historia" latinoamericana se 
oscurece aún más. A esto debe sum3r-e que en 
Europa se había producido una profunda Crisis 
misionera, lo que imposibilita a la ya agonizante 
Iglesia poder esperar ayuda extranjera. 

En fin, las fuentes mismas de un renaci­
miento se han ido agotando y hasta la esperanza 
de una posible renovación parecieran injustifi­
cadas. 

8.-0ctava etapa. 1 La ruptura 
se produce! (1850-1898). 

En el nivel de la clvlllzaci6n las naciones 
comienzan a recibir el influjo anglosajón (tanto 
norteamericano como inglés), por las escuelas y 
los métodos técnicos, la ingeniería, el comercio, 
etc. Al nivel de la cultura -de los últimos ele­
mentos intencionales del grupo- son los fran­
ceses los que impondrán su temple: el roman­
ticismo, el positivismo, el laicismo. En el nivel 
social, muy lentamente y al fin del siglo co­
mienza a conocerse la posición socialista, en los 
grupos de inmigrantes urbanos y proletarios 
industriales. 

La ruptura ·con el pasado -con la Cristian­
dad• colonial- se produce imperceptiblemente, 
pero puede tomarse el año 1850 como una fe­
cha aproximada. En Colombia, los liberales to­
marán él poder en 1849 hasta 1866, y con ellos 
comienza la persecución religiosa; en 1853 se 
separa la Iglesia y el Estado; en 1863 se quita 
a la Iglesia la personería jurldica. En Brasll 
-si bien los liberales gobernaban desde mucho 
antes- la constitución de la República marca 
una nueva época (1889). En Argentina el libera­
lismo irrumpe con Mitre, sin embargo en el ni­
vel cultural será el positivismo y la enseñanza 
laica 0884) los que producirán la ruptura con 
el pasado. Con Pérez los liberales suben al poder 
en Chile (1861); Balmaceda impidió por un 
tiempo la separación de la Iglesia y el Estado, 
pero será definitivamente sancionada en 1925. 
Los "colorados" dominan Uruguay en todo este 
tiempo (1852-1903). En Bolivia fracasa el inten­
to de Concordato en 1851. 

En México la constitución de 1857 produce 
un distanciamiento con la Iglesia. El grupo de 
"La Reforma" se opone a "los continuistas". El 
triunfo de Benito Juárez -liberal- y sobre todo 
de Porfirio Díaz (1876-1911) -positivista- ins­
taura el gobierno de los "científicos" de tenden­
cia anticristiana, capitalista, industrial y urbana. 
La revuelta rural e india de los caudillos Zapata 
y Pancho Villa, derrocando a Diaz, preparan el 
terreno para la revolución de 1917 que se incli­
nará por circunstancias no bien precisadas con­
tra la Iglesia Católica. 

379 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



La antigua pastoral de la Nueva Cristiandad 
colonial se siente impotente ante la inmigración 
de extranjeros (de Eµropa y de "tierra aden­
tro"). Las Universidades en manos de los posi­
tivistas, los partidos políticos en la de los libe­
rales. El fin del siglo XIX es verdaderamente 
angustioso para el catolicismo. con una cierta 
desesperanza trágica. 

B · LA IGLESIA ANTE LA CIVILIZACION 
PROFANA Y PLURALISTA (1899). 

Sólo nos ha tocado vivir una pequeña parte 
de este período tan importante en la Historia 
Universal y principalmente en América Latina, 
Es la época de la civilización que se universali­
za y tecnifica, se burocratiza e impersonaliza 
por una parte y, por otra en cambio, exige a 
cada uno de sus miembros una elección propia. 
consciente, personal, en una extrema tolerancia. 

. _ Ec:locl efe 4.s ~cerdok.s 
.:llioce.s o nos 

en ZolfÁogmerica __ 

3.000 ... ····· ······· ............... . • i 

2.000 .... 

26 45 53 62 

9.-Novena etapa. La unidad y el renacimiento 
de las minorías cat6licas latinoamerican¡u 
(1899-1955). 

Estamos ya en histo1·ia contemporánea, esa 
historia que hemos vivido personalmente. En 
1899 se reunió en Roma el Concilio plenario la­
tinoamericano 1, bajo la inspiración de Monse­
ñor Casanova, convocado el 25 de diciembre de 
1898 por la letra apostólica Cum Diuturnum 
-asistieron 13 arzobispos y 41 obispos, siendo el 
primer Concilio continental de la Iglesia Cató­
lica y el que dictó las normas que después serán 
retenidas en el Código de Derecho Canónico 

(19171-. Se trató sobre el paganismo, la supers­
tición, la ignorancia religiosa, el socialismo, la 
masonería, la prensa, etc. Fue ante todo pasto­
ral. Lo más importante de esta reunión fue el 
renacimiento de la conciencia colegial del epis­
copado latinoamericano. 

Queremos cerrar este período con otra reu­
nión episcopal, la Conferencia General del epis­
copado latinoamericano en Río de Janeiro del 
25 de julio al 4 de agosto de 1955. Con el tiempo 
se podrá enjuiciar el valor de dicha Conferencia, 
fundamento de todo lo que se haga durante al­
gún siglo o más. América Latina recobra la uni­
dad de la Nueva Cristiandad colonial, pero eli­
minando el sistema de Cristiandad y muchos 
inconvenientes que le eran .propios. En dicha 
Conferencia se creó el Consejo Eplacopal Latino­
americano (CELAM). 

Entre estos dos acontecimientos se sitúa una 
renovación de cierta minorías católicas -a ma­
nera de éllte militante y con- una gran movili­
dad social-. Es el nacimiento de la Acción Ca­
tólica. que debe situarse en torno a 1930 (ya en 
1920 se creó la A.C. cubana, en 1930 en Argen­
tina. en 1935 en Costa Rica, en 1938 en Bolivia). 
Fue el fruto maduro de muchos movimientos 

. aislados. como la Acción Cat6IIca (1867) de Fé­
lix Frías,. o el Congreso Católico Mexicano 
(1903). Después de la segunda guerra mundial se 
difunde la A. C. especializada (principalmente 
la JOC y la JUC, en nuestros días la JAC -sien­
do Chile un caso prototipo de este pujante mo­
vimiento-). 

La renovación intelectual ha seguido un ca­
mino análogo. De pensadores cristianos aislados 
en el siglo XIX y XX (Manuel Estrada, Ma­
merto Esquiú, Jackson de Figueiredo .-a co­
mienzos de siglo-, Trinidad Santos, etc.) se 
han ido organizando escuelas, URiversidades 
Católicas. revistas filosóficas, teológicas, etc .. 
que pnmiten decir que el pensamiento cristiano 
en América Latina es una realidad -aunque 
en verdad hay inmadura realidad todavía-. 
Tristao de Ataide significa ya un fruto maduro 
de la ge1,eracióún actual. ¡El desafío del posi­
tivismo y de la sociedad profana está dando sus 
frutos!. 

En el campo social, la Confederaci6n Latino­
americana de Sindicatos Cristianos es un testi­
monio de la labor realizada durante varios 
decenios. Hoy no ·son ya raros los Institutos cris­
tianos de investigaciones sociales, las publica­
ciones en este sentido, las experiencias indivi­
duales y en equipo. ¡El desafío marxista está 
dando sus frutos! 

En el plano político ciertas minorías católicas 
han comprendido la importancia del "compro­
miso" en este sector esencial de la vida comuni­
taria, y nacen lentamente en toda latinoamérica 
distintas manifestaciones de dicha responsabili­
dad institucionalizada en grupos de opinión. 
de la cual América Latina es sólo una parte, y 
en la cual, cada día más, deberá participar ac­
tivamente. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



El renacimiento en el campo de la vida con­
templativa, teológica, litúrgica, bíblica, cate­
quística, parroquial merecería Un trabajo aparte. 
Est.:s son, en verdad, las "fuentes·· de la reno­
vación contemporánea. 

10-.Décima etapa. El presente 
y el futuro (1955). 

Del presente no hay historia, lo más que po­
dría hacerse es sociología, por ello no puede ser 
objeto de nuestro artículo. Podemos decir, sin 
embargo, que el Concilio Vaticano ha autorizado 
a un cierto sector del catolicismo latinoamerica­
no que antes debía guardar silencio. Este sector 
podrá ahora pensar teológica y pastoralmente el 
modo de vivir el cristianismo dentro de la civi­
lización técnica universal que se instala lenta­
mente en América Latina y que se le denomina 
a veces: el Mundo Moderno. Ese mundo necesita 
conciencias claras, abiertas, atentas, formadas 
según las exigencias del tiempo. Sería una ilu­
sión creer que la Iglesia ha sido ya renovada, 
como decía bien Pablo VI: "La Iglesia se renue­
va siempre". Es esencial a la vida el crecer, 
adaptarse, ensimismarse para avanzar más pro­
fundamente. Así como después de Trento le tocó 
a un Toribio de Mogrovejo reformar a su Igle­
sia peruana, así el Señor inspirará a muchos 
realizar efectivamente las r'eformas que el Con­
cilio Vaticano II va sugiriendo. 

ENJUICIAMIENTO DEL CATOLICISMO 
LATINOAMERICANO CONTEMPORANEO 

Un tal juicio es científicamente imposible. 
Sólo propondremos ciertas líneas generales que 
pueden conducir a acercarnos a dicho juicio. 

El gran problema actual es la dialéctica que 
se establece entre una minoría efectivamente 
católica y una masa bautizada -nominal o apro­
ximativamente católica-; entre una Iglesia don­
de la fe es consciente, y "muchos otros" en los 
que la fe se encuentra tal punto "inchoative" 

que da un cierto escrúpulo al teólogo llamarle 
realmente fe. Por otra parte, existe la menta­
lidad conservadora de aquellos que querrían 
volver de algún modo a la Cristiandad colonial. 
donde el .cristianismo, por ser una realidad so­
cial efectiva de la mayoría, actúa a modo de 
elemento interiorizado por presión externa. Es­
ta mentalidad choca contra la de aquellos que 
habiendo tomado una conciencia personal, por 
conversión de su fe católica, no se sienten soli­
darios del pasado colonial, sino más bien de la 
civilización técnica y pluralista que se va for­
mando -son fieles al futuro-. ·unos actúan a la 
defensiva y recuerdan; otros operan a la ofensi­
va y esperan. 

El único modo de relacionar el catolicismo 
con la masa, es por medio de las I nstltuclones 
cristianas. En torno a ellas nace una nueva cues­
tión. Unos querrían conservar las antiguas ins­
tituciones parroquiales , educaciones, sociales; 
otros en cambio piensan reformar dichas insti­
tuciones para adaptarlas a los tiempos contem­
poráneos. Los grupos se forman por tempera­
mento, relaciones familiares, vinculaciones edu­
cativas, tanto en la misma jerarquía católica, 
como en el clero y los laicos. 

Es necesario, sin embargo, mirar la realidad 
atentamente con la luz de la Fe, iluminada por 
la Historia -como Historia Santa- y tomarla 
como "maestra de la vida". La Historia nos 
muestra que lo pasado es irreversible y que 
pretender consolidar las instituciones ineficaces 
es luchar contra la corriente y desperdiciar 
energías. Muy por el contrario, es necesario rea­
lizar la eleccl6n pastoral capital, es decir, en­
frentarse al mundo pluralista y crear las insti­
tuciones que dicho mundo requiera para que el 
Signo de Jesucristo brille en medio de las ti­
nieblas y sea comprendido por el hombre ac­
tual. Eso exigirá abandonar muchos métodos, 
modos, estructuras de cristiandad, e internarse 
-como los primeros cristianos lo hicieron en el 
Imperio Romano- en la Civilización Universal, 

,~ LAMINAS 

;z 
~ 

de asbesto cemento 
__ ,,.""l!l"::llo -\~ 

' 

381 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



-.ijurnento de foblalJ·l~n., 
6acerdotes, ~ lt_eli.9iosas. 
en Uene:tuela ·-

~':)45 1950 ~955 19GO 
-Poblac.io'n. - lliilf9io-'as • • • 

6ac.udote~ • - . - . -· 

En todo esto la formación de las minorias 
cristianos es esencial, lo mismo que la profundi­
zación de una teología eminentemente misione­
ra, que sepa expresarse en el nivel del esfuerzo 
de la civilización, de la sociedad temporal, pro­
fana, pluralista, mundial, respetuosa de la li­
bertad. 

CONCLUSION 

Nos hemos propuesto mostrar resumidamente 
los grandes momentos de la Historia de la Igle­
sia latinoamericana -una parte de la Historia 
de la Iglesia Universal-. Sabemos que muchos 
autores tendrán otra opinión al respecto, pero 
en verdad, no conocemos ninguna articulación 
de la Historia de la Iglesia latinoamericana del 
siglo XVI al XX. Por ello, innovando nos equi­
vocaremos, y siendo ~orregidos, avanzaremos. 

Los defectos actuales de la Iglesia, y sobre 
todo del "catolicismo" de la masa latinoameri­
cana, no pueden atribuirse únicamente a los vi­
cios de la evangelización inicial, ni al hecho 
que la Iglesia se haya organizado demasiado 
rápidamente, ni a una minus valía del hombre 
latinoamericano. La Iglesia latinoamericana ha 
sido solidaria de la CivilizaciÓ'll latinoamericana, 
con ella floreció, decayó y comienza a renacer 
nuevamente -todo esto se explica por la Ley 
de la Encarnacl6n-. El estancamiento borbó­
nico, la decadencia caótica del siglo XIX, la 
persecución sistemática de los liberales, purifi-

382 

có, empobreció y debilitó a la Iglesia. Hoy se 
encuentra imposibilitada de seguir cumpliendo 
las funciones de una Iglesia de Cristiandad, y se 
ve exigida a tomar la actitud de una Iglesia 
misionera -bien que muchos, a veces la ma­
yoría, se nieguen a hacerlo-. Dicha misión la 
cumplirá una minoría cristiana, que a la altura 
de los tiempos descubre lentamente el modo de 
actuar en una civilización profana y pluralista. 
No hay lugar para el fácil optimismo -pues la 
situación es angustiante-, ni para el pesimismo 
-pues la renovación ha comenzado-, sino más 
bien para la ESPERANZA -porque es el anhelo 
de la Caridad que tiende al futuro, y en él está 
la Parusía de Cristo resucitado-. 

ALGUNAS DE LAS FECHAS Y HECHOS MAS 
SIGNIFICATIVOS DE LA HISTORIA DE LA 

IGLESIA LATINOAMERICANA 

I. EPOCA DE LA NUEVA CRISTIANDAD 
COLONIAL (siglos XVI-XVIII). 

1-Los primeros pasos (1493-151_9). 

1493. Fr. Boyl primer sacerdote en 
América. 

1500. Los franciscanos en el Caribe. 

1504. Manso, Deza y García Padilla, los 
tres primeros Obispos americanos. 

1511. La primera predicación de Monte­
casino en la Isla Española. 

1514. Las Casas protesta contra las enco­
miendas. 

2-Las misiones de Nueva España y Perú 
(1519-1551). 

1519. Julián Garcés primer Obispo de Mé-

1524. 

1526. 

1538. 

1539. 

1551. 

xico. 
Llegan los "12 apóstoles" a México 
(franciscanos). 
Llegan los primeros dominicos a 
México. 
Vicente de Valverde primer Obispo 
del Perú (Cuzco). 
Creación de la Universidad de San­
to Domingo y fundación de la pri-
mer imprenta americana en México, 
por el Obispo Zumárraga. 
F. Sardinha primer Obispo del Bra­
sil, en Bahía. 

3-La organizacl6n y afianzamiento de la 
Iglesia (1551-1606). 

1551-52. Primer Concilio Provincial de Lima. 
con Loaysa. 

1555. Primer Concilio Provincial de Mé­
xico, con Montúfar. 

1565. Segundo Concilio Mexicano, con 
Montúfar. 

1567-68. Segundo Concilio de Lima, con 
Loaysa. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



1582-83. Tercer Concilio de Lima, con Santo 
. Toribio de Mogrovejo. 

1585. Tercer Concilio de México, con Mo­
ya y Contreras. 

1591. Cuarto Concilio de Lima, con San­
to Toribio. 

1601. Quinto Concilio de Lima, con Santo 
Toribio. 

1606. Muerte de Santo Toribio de Mogro­
vejo. 

4-Los conflicto& entre la Iglesia y la clviliza­
cl6n hispánica (siglo XV 11 ). 

1609. Comienzo de la República Guaraní­
tica del Paraguay. 

1620. Carranza primer Obispo de Buenos 
Aires. · 

1638. Los jesuitas en el Marañón. 
1692. Existen 10 reducciones entre los 

Chiquitos (Bolivia). 

5-La decadencia borb6nlca (alglo XVIII). 

1738. Creación de la Universidad de San­
tiago. 

1759. Expulsión de los jesuitas del Brasil. 
1767. Expulsión de los jesuitas de Améri­

ca hispánica. 
1768. Comienzos de los trabajos de Juní­

pero Serra en California. 

11. EPOCA DE LA INDEPENDENCIA 
(siglo XIX-XX). 

6--La crisis de las guerras de la independencia 
(1808-1825). 

180~11. Primer momento de la guerra. Los 
nuevos gobiernos se oponen a Na­
poleón y apoyan a la Iglesia. 

1814. Argentina es el único país indepen­
diente. El episcopado ha sido casi 
totalmente desorganizado. 

1817-25. Segundo momento de las guerras de 
la Independencia. La Iglesia apoya 
en bloque la emancipación contra 
los liberales españoles. 

1823. León XII envía la M isi6n M uzi a 
Chile. 

1824. Encíclica Etsi 1am dlu de León XII. 

7-La crisis se ahonda (1825-1850). 

1826. En Bolivia se produce la expolia­
ción de las Ordenes Religiosas. 

1827. León XII establece relaciones direc­
tas con Nueva Granada. 

1836. Primeros contactos directos de Mé­
xico con Roma. 

1845. Monseñor Valdivieso comienza su 
gobierno eclesiástico. 

B--i La ruptura se produce) (1850-1898). 

1849. José Hilaría López persigue a la 
Iglesia, expulsa a los jesuitas. 

1850. Gobiernan los liberales en Brasil. 
1857. Se decreta la libertad de cuHo en 

México. 
1847. Lemas escribe en Brasil: Comte, 

Philosophie posltlve. 
1884. Enseñanza laica en Argentina (Ley 

1420). 
1889. Separación de la Iglesia y el Estado 

en Brasil. 

9-La unidad y el renacimiento del catolicismo 
(1899-1955). 

1899. 1 Concilio Plenario de América La-

1930. 

1955. 

1962. 

tina en Roma. 
Creación de la Acción Católica Ar­
gentina. • 
Conferencia General l:tel Episcopado 
de América Latina en Río. 
Comienzo del Concilio Vaticano IL 

REGALOS DE BODA, lo más nuevo y elegante 
a precios razonables los encontrará en 

• 
PARIS VOLCAN 

SAN SALVADOR 

383 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas




