
L·a Naturaleza 
de l·a Iglesia 

de la Presencia 
en el Mundo 

* El P. Pierre Blgo, S. J., que fuera director de "Action Populaire" de París 
y autor de muchas obras importantes en el terreno social, dirige actual­
mente el Instituto de Formación Social en Santiago de Chile. En la X 
Asamblea Episcopal Latinoamericana (Mar del Plata, Argentina, 9 - 16 
octubre 1966) pronunció una interesantísima conferencia sobre el tema 
enunciado en el titulo y que nos permitimos resumir aquí.• (1) 

El tema es uno de los más graves en Améri­
ca Latina. ¿Cómo puede la Iglesia realizar una 
presencia en el mundo de los pobres, que sea 
verdadera y eficaz, pero al mismo tiempo no 
comprometida en los aspectos temporales ... ? 
Nos incumbe una reflexión sacerdotal con mi­
ras a encontrar, a la luz del Concilio, los cri­
terios que nos permitan ser, en América Latina. 
única y plenamente sacerdotes. 

1" Parte: La autonomía de lo temporal o 
la trascendencia de la Iglesia. 

Es una constante reivindicación, tanto de 
parte de los creyentes como de los incrédulos, 
la de esta autonomía de lo temporal. "Muchos 
contemporáneos -dice el Concilio Vaticano II­
parecen temer que la actividad humana y la 
religión se unan demasiado estrechamente y de 
ese modo la autonomía de los hombres, de las 
sociedades y de las ciencias se vea impedída" 
( IM, 36, 1). Hay incluso que afirmar que la cien­
cia y la sociedad han nacido de la liberación 
progresiva del dominio teológico abusivo. La 
secularización se manifestó muchas veces dra­
mática y agresiva. "La penetración de la masa 
es el dominio reservado", expresa un autor mo­
derno con apariencia fría pero real agresividad. 

Ante todo, afirma el Concilio, "se entiende 
que las realidades creadas y las sociedades tie­
nen sus propias leyes y valores; que el hombre 
debe descubrir gradualmente, utilizar y orde­
nar; y esto no sólo es una exigencia de los 
hombres de nuestro tiempo, sino que también 
responde a la voluntad del Creador, pues en 
virtud de la creación misma, todas las cosas 
están dotadas de una consistencia, verdad y 
bondad propias, tienen sus leyes y su orden que 
deben ser respetados por el hombre, recono­
ciendo los propios métodos de cada una de las 
ciencias y de las artes" (ib,.). 

Hoy la humanidad se libera de todas las 
prácticas que vinculaban la relÍgión con las 
fuerzas cósmicas. liberación que permite a la 

410 

ciencia y a la técnica apoderarse de estas fuer­
zas una vez desmitificadas, desacralizadas, para 
descubrir sus leyes y dominar sus energías. La 
ciencia no vacila en abordar al hombre mismo: 
propósito audaz, pero no sacrílego, a pesar de 
que reduce el campo hasta hoy día reservado al 
sacerdote. Y mucho más la sociedad ante la 
Iglesia. 

Esta idea no solamente es legítima, sino es­
pecíficamente cristiana. Entre todas las religio­
nes del mundo, sólo el cristianismo afirmó esa 
independencia mutua de las dos sociedades, la 
civil y la eclesiástica: "Dad al César lo que es 
del César y a Dios lo que es de Dio~" (Mt. 22.21); 
"Mi reino no es de este mundo" (Jo. 18, 36). 
Afirmaciones que destruyen en sus raíces todas 
las formas de la teocracia. como también del 
totalitarismo. 

No es mera coincidencia que el mundo cris­
tiano es el mundo de las grandes revoluciones 
modernas: las de la democracia y de la sociali­
zacl6n. El mundo moderno inició su carrera 
cuando le fue concedida su legítima autonomía; 
y lo sorprendente es que las ideas cristianas se 
desarrollaron desde este momento mucho más 
que antes, en sus expresiones profanas. Las ideas 
de libertad y de justicia han encontrado en el 
mundo cristiano un lugar de eclosión y de ma­
durez, sin el cual, quizás, no hubiesen podido 
enraizarse. En el mundo no cristiano son mera­
mente importadas. 

La misión propia confiada por Cristo a su 
Iglesia no es ciertamente de orden político, eco­
nómico o social, pues el fin que de él recibe es 
de orden religioso (IM 42,2). La luz y las ener­
gías mismas que derivan del cristianismo para 
la comunidad humana fluyen de esa misión 
religiosa, es decir, que no tienen su fuente en 
una ideología política, en una ciencia económica 
o aun en una doctrina social. 

León XIII ya expresó en "Immortale Dei" la 
gran doctrina cristiana sobre la laicidad de la 

O) Ver ECA. ,n" 223, p. 360-364. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



~ociedad civil: "Ambas potestades (la eclesiásti­
ca y la civil) son supremas, cada una en su gé­
nero". La Iglesia no ejerce jurisdicción civil; 
sólo puede alertar a las conciencias,• denuncian­
do la injusticia. Esto vale para todas las insti­
tuciones civiles (sindicato. partido ... ). Aunque 
un sindicato o un partido haga referencia ex­
plícitamente a su inspiración cristiana, no cam­
bia del todo su autonomía; no está bajo la juris­
dicción de la Jerarquía. sigue siendo civil por 
naturaleza. no es "confesional" aunque tenga 
asesoría de sacerdotes sometidos a la Jerarquía. 
La misma decisión de expresar o no la inspira­
ción cristiana es una decisión sindical o política. 
que incumbe a los responsables del sindicato o 
partido. 

La misma doctrina de laicidad de la sociedad 
civil plantea el problema de la autonomía de los 
movimientos de apostolado seglar o de acción 
católica -problema agudo y delicado en varias 
partes del mundo y también en América Lati­
na: en ellos, los seglares, por su vocación misma 
de apóstoles dentro de lo temporal, encargados 
de trasformar las mentalidades, las estructuras 
y las costumbres según la ley evangélica, no 
pueden ser considerados únicamente como el 
brazo o la mano de la Jerarquía; necesitan de 
una 1·esponsabilidad propia, de una cierta auto­
nomía. Aunque no de cualquier autonomía: ésa 
es la dificultad (estos dirigentes comprometen 
a la Iglesia de manera especial), en parte por 
sus decisiones, aunque la Jerarquía no se res­
ponsabilice de ellas. 

No solamente tienen que actuar como cris­
tianos, es decir. evitar los errores que se en­
cuentran en los movimientos políticos, sino 
t~mbién evitar cierto tipo de acciones, por ejem­
plo: !-Evitar (esos movimientos) las tomas de 
posición, sea de compromiso, sea de oposición. 
con el poder público; acciones que los trasfor­
marían en grupos de pr

0

esión de tipo político; 
2-Evitar las formas de posición que provoquen 
conflictos abiertos y agudos entre cristianos fie­
les a la enseñanza social de la Iglesia. 

Nada hay más necesario, en el mundo tan 
politizado y dividido por estas acciones, que 
evitar las posiciones y las divisiones partidistas. 
Los obstáculos -hay- que decirlo francamente­
han impedido muchas · veces tales acciones: el 
clericalismo del sacerdote que sólo da al seglar 
en la Iglesia un papel meramente negativo, el 
laicismo del seglar que no quiere entender la 
perspectiva no política y no conflictiva de la 
Iglesia para sus movimientos propios. 

Hay que superar esas actitudes si queremos 
dar a la Iglesia un tipo de presencia muy efi­
caz. 

Como ambas sociedades tienen sus princi­
pios propios, '"es preciso admitir que la ciudad 
terrestre, dedicada justamente a la solicitud de 
este mundo, se rija por sus propios principios•· 
1Vat. 11. Igl. 36). La conciencia del estadista. 

aun cristiano, no se determina últimamente de 
la misma manera que la conciencia del Obispo. 
El criterio último del estadista, aun cristiano, 
es el bien común de la sociedad civil; el criterio 
último del Obispo es el Reino de Dios y el ser­
vicio de la Iglesia. El primero busca la civiliza­
ción, el segundo la evangelización. 

El Concilio pide a los fieles que distingan 
cuidadosamente "los derechos y los deberes que 
les corresponden a titulo de su pertenencia a la 
Iglesia, y los que les corresponden a titulo de 
miembros de la sociedad civil" (Igl. 36). Sería 
un pecado que el estadista pusiera la sociedad 
civil al servicio de otra sociedad, por muy tras­
cendente que ,:ea; no debe contaminarse con 
fines directamente religiosos o apostólicos que 
no le competen. Aunque el estadista tampoco 
puede ignorar que la libertad religiosa es un 
aspecto del bien común. 

La adhesión del cristiano a un sindicato es 
un problema civil. de mejor defensa y promo­
ción obrera. respetando todas las dimensiones 
del hombre. no es de por sí un problema apos­
tólico. Lo que no niega que el cristiano indivi­
dualmente tenga que ser un apóstol en todas 
las circunstancias de su vida. 

El sacerdote no puede dictar su decisión a 
la concienci1 del estadista (aun cuando un prin­
cipio de la ley natural entrara en colisión con 
otro principio más urgente de la misma ley 

DISTRIBUIDORES PARA 
EL SALVADOR: 

T6nloo Reconstituyente 

Droguería Cosmos 
Calle Delgado 317 - Tel. 21-31-00. 

411 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



natural). Sin contar con que las situaciones son 
de tal complejidad técnica que impiden al sa­
cerdote apreciarlas justamente. Sólo el ciuda­
dano puede tener un juicio moral sobre esa si­
tuación. P. ej. apreciar la justicia de una huelga. 

El Concilio señala que un pluralismo de po­
siciones por parte de los cristianos en el campo 
civil es inevitable llM, 43). 

Tenemos .que preguntarnos, así: ¿No se diso­
cia de manera grave el aspecto religioso y el 
aspecto social de la existencia? El Concilio lo 
ha visto, ha, percibido esa ambigüedad de la 
autonomía de lo temporal. Y advierte, que, sería 
falso concluir que las cosas creadas no depen­
den de Dios y que el hombre puede usarlas sin 
referencia al Creador (IM, 36, 5) (observación 
necesaria. ya que algunos han querido deducir 
de la autonomía de lo temporal tan fuertemente 
expresada y del silencio conciliar sobre la ex-

. presión "doctrina social de la Iglesia", que el 
Vat. II ha querido cambiar la doctrina tradicio­
nal). Hay que explicarla. La Iglesia tiene una 
doctrina, en el sentido de que enseña principios 
firmes y precisos de vida social; pero no en el 
sentido de que propone un programa completo 
de política social. Totalidad de la fe, pero auto­
nomía de lo temporal. No podemos eludir esta 
contradicción aparente. ¿Cómo conciliarla. " 

21s1 Parte: Presencia e independencia 
de la Iglesia. 

Para lograr esa conciliación, se ha pensado 
muchas veces en la teoría del llamado "poder 
indirecto" de la Iglesia sobre los asuntos civi­
les. Pero ni figura en los documentos eclesiás­
ticos ni parece satisfactoria. Por una parte, da 
demasiado a la Iglesia ( una especie de alto do­
minio, que no concuerda con la soberanía per­
fecta de la sociedad civil que le reconoce León 
XIII); por otra. le quita demasiado a la misma 
Iglesia (no parece admitir su autoridad directa 
sobre la totalidad de la existencia humana). 

Para componer esta antinomia eritre la tota­
lidad de la fe y la soberanía de la autoridad 
civil, hay un concepto clave: la Iglesia inter­
viene en la sociedad sólo por medio de la con­
ciencia del seglar, a quien no dicta la decisión 
pero tiene la misión de enseñar. No interviene 
como poder, sino como educadora de la con­
ciencia social en todo su ámbito. 

La Iglesia está en diálogo con la conciencia 
del ciudadano cristiano, miembro de la ciudad 
terrestre y de la celeste: conciencia en la que se 
hace la síntesis de todos los elementos de la 
decisión: principios éticos, con el valor propio 
relativo de cada uno; elecciones libres que bro­
tan de concepciones culturales o ideológicas 
contingentes y que la Iglesia deja a la libertad; 
elementos técnicos meramente que no son de la 
competencia de la Iglesia. De esa conciencia 
recibe numerosos datos de reflexión y de expe­
riencia, que utilizará en su enseñanza, recono-

412 

ciendo su valor y aumentándolos con su autori­
dad. Así es como se elabora la doctrina social. 
Pero también tiene el noble y grave deber de 
enseñarla. •obligando. a veces sancionándola en 
su propia jurisdicción religiosa, no solamente 
los principios teóricos. sino a veces por direc­
tivas prácticas que orientan la conciencia y la 
conducta del ciudadano. Aunque la decisión 
final, que sintetiza los principios, a veces en 
conflicto entre sí, y las opciones libres o técnicas 
que no son de la competencia de la Iglesia. 
pertenecen al ciudadano. y cae bajo su respon­
sabilidad. 

Lo que no significa que el ciudadano pueda 
tomar su decisión de manera arbitraria; al con­
trario, es responsable de ella, la toma ante Dios. 
Pero nadie puede sustituirlo. 

Mediación de la conciencia. 

l. La Iglesia sólo interviene cuando la elec­
ción temporal del ciudadano entra en la esfera 
de los valores universales y toca al absoluto del 
bien y del mal. No interviene en lo temporal 
como tal. 

2. La Iglesia enfrenta las instituciones civi­
les desde dentro de la conciencia del cristiano. 
para· iluminarlas y rectificarlas según la ley na­
tural y la evangélica; da la ley interna de las 
relaciones e instituciones humanas. 

3. La Iglesia no dicta su conducta al seglar 
en el sector temporal. sino que deja la decisión 
última de su conciencia. 

Así se concilian los dos términos de la anti­
nomia. La Iglesia penetra en el sector civil sólo 
a través de la conciencia. 

La Iglesia es educadora de la conciencia so­
cial. Para ello la Iglesia necesita un diagnóstico 
científico del mundo moderno. económico o so­
ciológico. 

Cuando U Thant y Paulo VI se han dirigido 
al mundo pidiendo la paz, lo hacen cada uno 
en su manera. El primero, usando legítimamente 
el poder de presión que proviene de su cargo 
político y de su audiencia en el mundo; el se­
gundo usando únicamente su autoridad espiri­
tual. Nada es más exigido por el mundo, nada 
es más exigente para la Iglesia. 

En medio de las fuerzas naturales que la 
ciencia logró dominar, hay una isla que perma­
nece ampliamente fuera de alcance: los pensa­
mientos y los actos del hombre. Las ciencias 
sociales no alcanzan la sustancia del hombre, 
sino sólo sus mecanismos. La metafísica es ne­
cesaria para que el hombre moderno pueda pro­
tegerse a la vez contra la servidumbre de las 
técnicas sociales y contra los vértigos de las 
místicas ciegas; es necesaria la presencia de una 
potencia espiritual independiente que por su 
inteligencia del misterio del hombre pueda sal­
var a la humanidad del doble peligro de la 
tecnocracia y del mito. Algo parecido sucede 
con los poderes públicos, hoy que la democracia 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



quiere reducirse a formalismos. El individuo 
está absorbido por el grupo que le da seguridad 
Y poder. Los pueblos sacrifican muy fácilmente 
las ventajas de la democracia tradicional, a 
menudo impotente, contra las esperanzas de un 
régimen que les ofrece las garantías de una 
vida real. Situación agravada porque la inteli­
gencia, que debe proteger al pueblo y el poder 
contra los vértigos de esa absorción de la per­
sona por el grupo, muchas veces tiende a disol­
ver su propio pensamiento en las ideologías 
colectivas. El intelectual cree librarse así de 
una mala conciencia, renundando a su autono­
mía. En esta situación, nada es más necesario 
para la sociedad política misma como la pre­
sencia de una luz y de una energía espiritual 
independiente, la que -por no ser de orden 
político, económico o social- puede hacer pre­
sentes en lo político, lo económico y lo social las 
exigencias que proceden de un misterio del 
hombre irreductible de los hechos en situación 
inhumana, como el de esta presencia no com­
prometida. 

Para tener esta presencia, la Iglesia ha de 
desprenderse de una situación de poder en que 
el mundo feudal la comprometió, para desem­
peñar un papel educador en toda su extensión. 
Cuando un sacerdote es político, no es social; 
cuando es social, no es político. 

¿Recibe el pueblo cristiano de los sacerdotes 
todo lo que puede esperar de ellos como educa­
dores de la conciencia social? Los pueblos es­
peran de la Iglesia una conversión de la misma 
dimensión que la efectuada por Juan XXIII. 
por el Concilio con respecto a la actitud de toda 
la Iglesia hacia los hermanos separados (cris­
tianos, judíos, no cristianos, ateos). Una conver­
sión que sea un retorno a las fuentes del cris­
tianismo. Y en el sector social, hay que decirlo. 
a pesar de la insistencia· de las encíclicas y de 
Gaudium et spes, esta conversi6n queda por 
hacerse. 

Nuestras ideas sobre la justicia se han des­
viado extrañamente. En la gran tradición cris­
tiana, la justicia no es el derecho del que posee. 
sino en primer lugar el derecho del que no 

FERRETERIA Y 
ABARROTERIA 

le ofrece al mejor precio 

VIDRI DUCH 
& CIA. 

Teléfonos: 21-52-80 y 21-52-81. 

San Salvador. 

posee. San Agustín, en su fórmula comentada 
por Pedro Lombardo y Santo Tomás, definía la 
justicia como "subvenir a la miseria de los po­
bres·•. Lo superfluo es un bien ajeno y, como 
tal, según los Padres. pertenece a los pobres. 
Aceptamos el concepto liberal de la propiedad. 
en contradicción tan flagrante con el concepto 
cristiano. La propiedad se define como la afec­
tación de un bien al uso de un hombre o de una 
familia -definición inmoral-. cuando es la 
responsabilidad confiada a una persona sobre 
el bien, con el deber de administrarlo y de dis­
pensarlo según las comunes necesidades, que­
dando los bienes comunes en cuanto al uso .. 
Hemos cambiado la concepción del pecado: el 
más grave no es ya la iniquidad, el que llena 
las predicaciones y los confesonarios. Ya no se 
predica· el Evangelio en sus puntos más graves: 
la injusticia, la inercia, la ignorancia. 

Faltan las predicaciones, pero más faltan los 
actos. La Iglesia misma debe dar el ejemplo de 
pobreza, emprender las obras de caridad y de 
promoción, según IM 42,2. La única reserva es 
que trate de ,evitar toda apariencia de manifes­
tación· de poder. Hay que borrar la tremenda 
reputación que tenemos de pertenecer al mundo 
de los ricos. Cuando alguien da su tiempo y su 
estudio para remediar la miseria, o renuncia a 
un ejercicio fácil de su profesión para dedicarse 
al servicio de los más pobres. cuando un em­
presario trata de trasformar su empresa en una 
comunidad y reconoce el papel necesario del 
sindicato, cuando el sindicalista reconoce el pa­
pel necesario del empresario, entonces se está 
atendiendo la exigencia evangélica. Esta es una 
revolución, auténtica y rara. 

El porvenir económico, social, politico. reli­
gioso de América Latina depende del modelo 
según el cual emprenderá su desarrollo. Si ese 
modelo es de inspiración materialista, basado 
en la fuerza y en el alistamiento, en la mani­
pulación de las conciencias, irá a desastres civi­
les y religiosos que nadie puede evaluar. Si ese 
modelo respeta todas las dimensiones del hom­
bre, sin perder nada en eficacia. América La­
tina tiene un futuro humano excepcional. 

LIBRERIA CERVANTES 
4• Av. Sur N9 110. 

Extenso surtido de Estampas, 
Rosarios y Libros. 

Regalos: 

Todos a precios económicos. 

Prontitud de servicio. 

Teléfono 21-41-22. San Salvador. 

413 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas




