La Rigueza Como Intendencia

(A propbsito de Luc. 16, 1-9).

Este tema evangélico (1) es desarrollado por
Lucas en el capitulo 16, que trata casi todo él
de la riqueza. Pero se propone alli primero de
una manera desconcertante en la parabola del
administrador infiel: para los fieles, hay aqui
uno de los lugares mas oscuros del Evangelio.
Comprenden mal la historia de ese gerente que
roba a su amo y se encuentra felicitado por
ello. Es verdad que la exégesis no les ha facili-
tado la tarea. Llevada a su verdad obvia y tra-
dicional, la parabola es una de las mas dicien-
tes del Evangelio. La experiencia lo demuestra,
y es facil hacer percibir su significacién a audi-
torios numerosos y populares, Ahora bien, ella
es una de las claves del Evangelio de la riqueza,
la parabola de la salvacién para el rico relacio-
nada por San Lucas, en este mismo capitulo 16,

Por el P. Pierre Bigo, S.J.

con la parabola de la condenacién: Lazaro y el
rico.

La principal dificultad nacida de la exégesis
reciente es la relativa al versiculo 9: “Y yo os
digo, haceos amigos con la mammona de la ini-
quidad, que os reciban en las tiendas eternas
cuando llegue a faltaros”. Varias ediciones re-
cientes, entre ellas la Biblia de Jerusalén, se-
paran claramente este versiculo de la parabola
misma y lo refieren a los versiculos siguientes.
Esta interpretacién —porque es una de ellas—
lleva la marca de varios exégetas. Una razén
determinante de rechazarla es que este versicu-
lo esta directamente pedido por una frase del
mismo relato (v.4): “Sé lo que haré, se dice el
administrador, para que la gente me reciba en
sus casas, cuando sea relevado de mi adminis-
tracion”. El paralelismo es evidente:

v. 4: “(gente) que me reciba en sus casas
cuando sea relevado de mi gerencia.

v. 9: “amigos que os reciban en las tiendas eternas
cuando (la mammona) llegue a faltaros”.

Es hacer violencia extrafia al resto el sepa-
rar los dos versiculos como si no tuvieran nada
que ver el uno con el otro (2)

Restablecida asi la unidad de la pericopa, el
sentido de la palabra sale por si mismo. El ge-
rente de un dueno de terreno va a ser despa-
chado por su amo porque dilapida sus bienes.
No tiene el valor de trabajar, tiene vergiienza
de mendigar. Es un hombre avisado. Hace ve-
nir a los deudores de su amo y les condona una
parte de la deuda. Se hace asi amigos con una
riqueza que no le pertenece, y su amo lo en-
cuentra malvado, Jesls no nos lo da como ejem-
plo que imitar en la materialidad de su acto.
ya que nos lo presenta como a un ‘“hijo de este
mundo”, un hijo de tinieblas. Pero a nosotros,

(1) Para un estudio mas amplio de este tema, ver
nuestra obra ‘‘La doctrine sociale de 1'Eglise, re-

cherche et dialogue", Paris, Presses Universitaires -

de France, 1965, p. 17 ss., p. 244 ss.

(2) Sin pronunciarse claramente, X. Leén-Dufour,
Les Evangiles et I'histoire de Jésus, Paris, Seuil,
1963, p. 406, sugiere que el sentido de la paréabola
se descubriria en la frase final y cita a dos autores
en apoyo de su tesis: H. Preisker, Lukas 16, 1-7, en
Theologische Literaturzeitung, 74, 1949, 8592 y M.
Kramer, Ad parabolam de villico iniquitatis, en
Verbum Domini, 1960, p. 278-291 .

Ver también H. Kalehfeld, Gleichnisse und Lehrs-
tiicker in Evangelium, II, Frankfurt, 1963, p. 90-91.

460

los “hijos de la luz”, nos dice: Sed pues tan
astutos como ¢él, haceos de amigos con vuestra

-riqueza (es una riqueza de iniquidad, no os per-

tenece) dandole a los pobres para que ellos pue-
dan recibiros en las tiendas eternas, es decir.
en las moradas celestiales, cuando la muerte
venga a privaros de ella.

Esta exégesis obvia, ademas de ser tradicio-
nal (3), es también la que da al texto el signi-
ficado mas conforme al contexto en que esta
situado.

Feuillet (4). a quien seguimos en lo esencial,
une la parabola a los versiculos que siguen in-
mediatamente, no sin razon, bien que el acerca-
miento, como lo veremos, presenta cierta difi-
cultad. Pero se debe ante todo unir el relato
del ecénomo infiel —que abre el cap. 16— con
el relato de Lazaro que lo cierra. El paralelis-
mo de las lecciones —no de las expresiones—
es obvio. El rico se cerré el seno de Abrahan
porque eché entre su lujo y la miseria de La-

(3) Los Padres comentan con frecuencia esta para-
bola y siempre en el mismo sentido, como se puede
facilmente notar hojeando Riches et pauvres, Paris,
Grasset, 1962 (coleccién de textos patristicos sobre
la riqueza).

(4) Les riches, intendants du Christ, en Recherches
de Sc. Rel., enero 1947.

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeodn Cafas



zaro un abismo infranqueable: no se pasa en
In tierra del mundo de los pobres al mundo de
los ricos, no se pasara del infierno al cielo en
¢l otro mundo. La parabola del ecénomo infiel
invita al rico a restablecer la unidad con los
pobres ganando su amistad con la participacién
de su riqueza. El rico se pierde no comunican-
do su riqueza, y su boca no recibira siquiera
las gotas de agua que pudieran refrescarla en
la tortura del fuego, porque Lazaro no tuvo las
migajas que hubieran podido aliviarlo en la
tortura del hambre. E! rico se salva al colocar
al pobre en la comunidad de sus bienes. Asi
las dos parabolas, que constituyen los pérticos
de entrada y de salida del cap. 16, forman una
sola ensefianza (5).

La amistad del pobre, adquirida por la par-
ticipacién: he ahi lo que da al rico su entrada
en el Reino. Bossuet (6) traduce magnificamen-
te: “Los ricos eran ajenos (a la Iglesia); pero
el servicio de los pobres los naturaliza”. Los po-
bres son los introductores de los ricos en las
moradas eternas. Tal es la leccién principal de
la parabola (7).

Sus lecciones derivadas son igualmente pre-
ciosas. Y es aqui donde el acercamiento con los
versiculos que siguen inmediatamente es nece-
sario

Salvo 4 versiculos (15-18), que parecen ha-
ber sido introducidos alli por dirigirse a los fa-
riseos “Que amaban el dinero” (v.14), el texto
intercalado entre las dos parabolas propone una
doctrina en que la riqueza es considerada si-
multineamente como una intendencia y como
una injusticia. Por otra parte no es facil de in-
terpretar, pero ilustra ciertas oscuridades de la
primera parébola.

La idea de intendencia parece ser predomi-
nante. A primera vista, no ‘s légico proponer
una intendencia inhonesta como modelo de esa

gerencia de salvacién que debe ser la gerencia -

de los bienes de este mundo segun los versicu-
los 10-12 ligan entonces muy légicamente:
“Quien es fiel en lo poco, lo sera también en

(5) Quizas el evangelista reserv¢ la pericopa de La-
zaro para el fin, porque desemboca en la resurrec-
ciéon.. “Aun cuando resucitaran los muertos, no se
convencerian”. (v. 31). Si verdaderamente, como se
puede pensar justamente, hay aqui una alusién a la
resurreccién, el pensamiento se amplia singularmen-
te: porque es Lazaro quien resucita. Se llega enton-
ces a la leccién de Mt. 25, 31: Cristo que nos juzgara

al fin de los tiempos, es el Pobre mismo: ‘“Tuve
hambre, tuve sed’, etc.
(6) Sermén sobre la 'eminente dignidad de los po-

bres, 1659.

(7) Es verdad que la paribola no nombra a los ‘‘po-
bres'’, como tampoco los versiculos siguientes. Pero
al relacionar ambas paribolas, San Lucas nos invi-
ta a ver en ellos a los amigos que el rico se gana
con su riqueza. No se ve por otra parte quiénes se-
rian los amigos sino ellos. Y la tradicién siempre ha
interpretado en este sentido la parabola.

lo mucho...”(8). Entendamos: quien es fiel en
la administracion de las riquezas materiales,
que son insignificantes, recibird en administra-
cién las riquezas celestiales que son de gran
valor”. “Si, pues, no os habéis mostrado fieles
con el dinero inhonesto ;quién os confiara el
verdadero bien? Es la misma leccion, motivada
por la razdén de que la riqueza material es ilu-
soria e inauténtica. *“Y si no os habéis mostra-
do fieles con un bien ajeno (quién os dara el
vuestro?” Uno se asombra de encontrar esta
vez, en boca de Cristo, 1a idea mas moderna,-la
de alienacién. Las riquezas de la tierra son las

. que se poseen menos, que siguen siéndonos las

mas ajenas. En la medida que se deje uno po-
seer por ellas, se hace uno extrafio a si mismo.
El famoso versiculo 13: “Nadie puede servir a
dos amos. .."” insinva otra idea muy vecina, pero
abandonando esta vez el tema de la intendencia:
el que ama la riqueza se hace esclavo de ella.
el que la menosprecia se libera de ella para
servir a Dios.

La riqueza es insignificante, es inauténtica,
es ajena y esclaviza: tal es, en toda su amplitud,
expresada en unos versiculos de singular den-
sidad, la doctrina de Cristo sobre la riqueza.
Pero no olvidemos el tema del ec6nomo infiel:
da su sentido practico a esta doctrina. Adminis-
trar bien esta riqueza, es participarla con los
que la necesitan y acercarse asi a las riquezas
de valor. Administrarla mal, es guardarla para
si solo y permanecer sélo con ella. Mediante
esta referencia, el tema de la intendencia toma
una singular significacién (9). )

Queda por explicar el tema de la injusticla.
La idea vuelve varias veces: v.9: mammona de
inlquidad; v_10: el que es injusto en la riqueza
insignificante; v.11: mammona injusta. No po-
demos olvidar que es necesaria para la jnteli-
gencia de la parabola: la riqueza con la que el
mal gerente se hace amigos, es una riqueza
robada. Varias interpretaciones de estas expre-
siones misleriosas pueden proponerse aqui. El
dinero es mammona de iniquidad porque pro-
viene de la rapina. Cristo habria insinuado asi
que la rigueza no puede acumularse sino me-
diante una injusticia en sentido estricto. Y no
se puede, efectivamente, descartar esta leccién.
Ella figura frecuentemente en la ensefianza de
los Padres: “Dives iniquus aut heres iniquita-
tis”, dirdA San Juan Criséstomo: el rico es injus-
to o heredero de injusticia.

(8) Feuillet propone la Interpretacién mas plausible
de la 2* parte del versiculo: “‘Quien es injusto en lo
poco, lo es también en lo mucho’’. Esta segunda
parte del versiculo no tiene sentido por s misma.
Es pedida por la 1* parte por una especie de parale-
lismo de la expresion que no tiene mas fin que sub-
rayar el pensamiento expresado en la 1° parte del
versiculo.

(9) ¢No es sino ilustrdndose con esta leccién como
debe interpretarse el tema de la paribola de los ta-
lentos, a la inversa de la interpretacién que algunos
entre los fieles le dan corrientemente? Hacer fruc-
tificar la rigueza es participarla y aumentarla asf
como todas las amistades que nacen de ella.

461

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeodn Cafas



Mas é,habré que reducir el alcance de la pa-
ribola dandole solamente el sentido siguiente:
cuando os habéis enriquecido Injustamente, os
servis de vuestras riquezas injustamente adqui-
ridas para haceros amigos al distribuirlas? A
nuestro parecer, seria restringir ilegitimamente
la significacién de la parabola.

Al hablar de “rigqueza injusta”, Cristo insi-
nua. en efecto, otra idea, mas amplia: la ri-
queza es injusta, no s6lo en su modo de adqui-
sicidbn (lo que no lo es siempre), sino en si
misma. es decir si se niega al don que crea la
amistad. Dicho de otra manera, la riqueza (y
no es uno rico sino cuando posee mas alld de
sus verdaderas necesidades) es injusta, si quien
la posee no la comunica a los otros en necesi-
dad. Las expresiones de Cristo son demasiado
agenerales para designar unicamente la riqueza
robada por medios injustos de adquisicién. Es
toda rigueza acumulada la que es injusta, por-
que no se la comunica. Por esta ensefianza. que
es lambién la de la pardbola de Lazaro, Cristo
abrevia el camino a la gran doctrina tradicional
de lo superfluo. Lo superfluo, dira San Agustin,
traduciendo el pensamnento de Jesis en térmi-
nos de derecho sin traicionarlo, es el “bien de
otro”.

462

Tal es la gran leccién del “ecénomo infiel”.
Es lamentable que sea tan mal comprendida:
constituye un arma necesaria en la dura batalla
que debe dar la predicacién cristiana para con-
vertir a los ricos. Ciertamente la parabola de
Lazaro estd ahi. terrible, para convencerlos de
la amenaza que pesa sobre ellos, y ésta al me-
nos es dificil apartarla de su sentido, aunquec
los predicadores hayan hecho de ella una para-
bola sobre el infierno, olvidando que el infierno
es aqui el abismo en que estin hundidos los
pobres en la tierra antes que los ricos sean pre-

. cipitddos en el mas allad. Pero, separada de la

que le hace juego en el capitulo 16 de San Lu-
cas. la pardbola de Lazaro puede tener como
efecto el crear una mala conciencia de la que
no se trata de salir y en la que llega a suceder
que uno se complace, Ahora bien, la paribola
del economo infiel indica a los ricos un camino
de salvacion, ciertamente oneroso, pero posible,
inteligente, creador de los lazos del amor. Es
la mas preciosa de todas las llaves que han
sido dadas a los ap6stoles para el Sefior para
abrir el alma de los ricos a las alegrfas de la
amistad, en la tierra como en el cielo. ’

0L ———— e

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J."
Universidad Centroamericana José Simeodn Cafas





