
La Riqueza Como 
(A prop6sito de Luc. 16, 1-9). 

Este tema evangélico (1) es desarrollado por 
Lucas en el capítulo 16, que trata casi todo él 
de la riqueza. Pero se propone allí primero de 
una manera desconcertante en la parábola del 
administrador infiel: para los fieles, hay aquí 
uno de los lugares más oscuros del Evangelio. 
Comprenden mal la historia de ese gerente que 
roba a su amo y se encuentra felicitado por 
ello. Es verdad que la exégesis no les ha facili­
tado la tarea. Llevada a su verdad obvia y tra­
dicional, la parábola es una de las más dicien­
tes del Evangelio. La experiencia lo demuestra, 
y es fácil hacer percibir su significación a audi­
torios numerosos y populares. Ahora bien, ella 
es una de las claves del Evangelio de la riqueza, 
la parábola de la salvación para el rico relacio­
nada por San Lucas, en este mismo capítulo 16, 

Por el P. Pierre Bigo, S. J. 

con la parábola de la condenación: Lázaro y el 
rico. 

La principal dificultad nacida de la exégesis 
reciente es la relativa al versículo 9: "Y yo os 
digo, haceos amigos con la mammona de la ini­
quidad, que os reciban en las tiendas eternas 
cuando llegue a faltaros". Varias ediciones re­
cientes, entre ellas la Biblia de Jerusalén, se­
paran claramente este versículo de la parábola 
misma y lo refieren a los versículos siguientes. 
Esta interpretación -porque es una de ellas­
lleva la marca de varios exégetas. Una razón 
determinante de rechazarla es que este versícu­
lo está directamente pedido por una frase del 
mismo relato (v. 4): "Sé lo que haré, se dice el 
administrador, para que la gente me reciba en 
sus casas, ,cuando sea relevado de mi adminis­
tración". El paralelismo es evidente: 

v. 4: "(gente) que me reciba en sus casas 
cuando sea relevado de mi gerencia. 

v. 9: "amigos que os reciban en las tiendas eternas 
cuando (la mammona) llegue a faltaros". 

Es hacer violencia extraña al resto el sepa­
rar los dos versículos como si no tuvieran nada 
que ver el uno con el otro (2) 

Restablecida así la unidad de la perícopa, el 
sentido de la palabra sale por sí mismo. El ge­
rente de un dueño de terreno va a ser despa­
chado por su amo porque dilapida sus bienes. 
No tiene el valor de trabajar, tiene vergüenza 
de mendigar. Es un hombre avisado. Hace ve­
nir a los deudores de su amo y les condO'lla una 
parte de la deuda. Se hace así amigos con una 
riqueza que no le pertenece, y su amo lo en­
cuentra malvado. Jesús no nos lo da como ejem­
plo que imitar en la materialidad de su acto. 
ya que nos lo presenta como a un "hijo de este 
mundo", un hijo de tinieblas. Pero a nosotros, 

( 1) Para un estudio más amplio de este lema, ver 
nuestra obra "La doctrine sociale de l'Eglise, re­
cherche et dialogue". París, Presses Universitaires 
de France, 1965, p. 17 ss., p. 244 ss. 

(2) Sin pronunciarse claramente, X. León-Dufour, 
Les Evangiles et l'histoire de Jésus, Parls, Seuil, 
1963, p. 406, sugiere que el sentido de la parábola 
se descubriría en la frase final y cita a dos autores 
en apoyo de su tesis: H. Preisker, Lukas 16, 1-7, en 
Theologische Literaturzeitung, 74, 1949, 85-92 y M. 
Kramer, Ad parabolam de villico iniquitatis, en 
Verbum Domini, 1960, p. 278-291 . 

Ver también H. Kalehfeld, Gleichnisse und Lehrs­
tücker in Evangelium, 11, Frankfurt, 1963, p. 90-91. 

460 

los "hijos de la luz'', nos dice: Sed pues tan 
astutos como él, haceos de amigos con vuestra 
riqueza (es una riqueza de iniquidad, no os per­
tenece) dándole a los pobres para que ellos pue­
dan recibiros en las tiendas eternas, es decir. 
en las moradas celestiales, cuando la muerte 
venga a privaros de ella. 

Esta exégesis obvia, además de ser tradicio­
nal (3), es también la que da al texto el signi­
ficado más conforme al contexto en que está 
situado. 

Feuillet (4). a quien seguimos en lo esencial. 
une la parábola a los versículos que siguen in­
mediatamente, no sin razón, bien que el acerca­
miento, como lo veremos, presenta cierta difi­
cultad. Pero se debe ante todo unir el relato 
del ecónomo infiel -que abre el cap. 16- con 
el relato de Lázaro que lo cierra. El paralelis­
mo de las lecciones -no de las expresiones­
es obvio. El rico se cerró el seno de Abrahán 
porque echó entre su lujo y la miseria de Lá-

< 3) Los Padres comentan con frecuencia esta pará­
bola y siempre en el mismo sentido, como se puede 
fácilmente notar hojeando Riches et pauvres, Parls. 
Grasset, 1962 ( colección de textos patrlsticos sobre 
la riqueza). 

(4) Les riches, intendants du Christ, en Recherches 
de Se. Rel., enero 1947. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



1.aro un abismo infranqueable: no se pasa en 
In tierra del mundo de los pobres al mundo de 
los ricos, no se pasará del infierno al cielo en 
l'l otro mundo. La parábola del ecónomo infiel 
invita al rico a restablecer la unidad con los 
pobres ganando su amistad con la participación 
de su riqueza. El rico se pierde no comunican­
do su riqueza, y su boca no recibirá siquiera 
las gotas de agua que pudieran refrescarla en 
la tortura del fuego, porque Lázaro no tuvo las 
migajas que hubieran podido aliviarlo en la 
tortura del hambre. El rico se salva al colocar 
al pobre en la comunidad de sus bienes. Así 
las dos parábolas, que constituyen los pótticos 
de entrada y de salida del cap. 16, forman una 
sola enseñanza (5). 

La amistad del pobre. adquirida por la par­
ticipación: he ahí lo que da al rico su entrada 
en el Reino. Bossuet (6) traduce magníficamen­
te: "Los ricos eran ajenos (a la Iglesia); pero 
el servicio de los pobres los naturaliza". Los po­
bres son los introductores de los ricos en las 
moradas eternas. T'al es la lección principal de 
la parábola (7). 

Sus lecciones derivadas son igualmente pre­
ciosas. Y es aquí donde el acercamiento con los 
versículos que siguen inmediatamente es nece­
sario. 

Salvo 4 versículos 05-18), que parecen ha­
ber sido introducidos allí por dirigirse a los fa­
riseos "Que amaban el dinero" (v. 14), el texto 
intercalado entre las dos parábolas propone una 
doctrina en que la riqueza es considerada si­
multáneamente como una intendencia y como 
una injusticia. Por otra parte no es fácil de in­
terpr,:tar, pero ilustra ciertas oscuridades de la 
primera parábola. 

La idea de intendencia parece ser predomi­
nante. A primera vista, no -'es lógico proponer 
una intendencia inhonesta como modelo de esa 
gerencia de salvación que debe ser la gerencia 
de los bienes de este mundo según los versícu­
los 10-12 ligan entonces muy lógicamente: 
"Quien es fiel en lo poco, lo será también en 

(5) Quizás el evangelista reservó la pericopa de Lá­
zaro para el fin, porque desemboca en la resurrec­
ción .. "Aun cuando resucitaran los muertos, no se 
convencerlan". (v. 31). Si verdaderamente, como se 
puede pensar justamente, hay aquí una alusión a la 
resurrección, el pensamiento se amplia singularmen­
te: porque es Lázaro quien resucita. Se llega enton­
ces a la lección de Mt, 25, 31: Cristo que nos juzgará 
al fin de los tiempos, es el Pobre mismo: "Tuve 
hambre, tuve sed", etc. 

t 6) Sermón sobre la -eminente dignidad de los po­
bres, 1659. 

\ 7) Es verdad que la parábola no nombra a los "po­
bres", como tampoco los versiculos siguientes. Pero 
al relacionar ambas parábolas, San Lucas nos Invi­
ta a ver en ellos a los amigos que el rico se gana 
con su riqueza. No se ve por otra parte quiénes se­
rian los amigos sino ellos. Y la tradición siempre ha 
interpretado en este sentido la parábola. 

Jo mucho ... '"(8). Entendamos: quien es fiel en 
la administración de las riquezas materiales, 
que son insignificantes, recibirá en administra­
ción las riquezas celestiales que son de gran 
valor"~ "Si, pues, no os habéis mostrado fieles 
con el dinero inhonesto ¿quién os confiará el 
verdadero bien? Es la misma lección, motivada 
por la razón de que la riqueza material es ilu­
soria e inauténtica. "Y si no os habéis mostra­
do fieles con un bien ajeno ¿quién os dará el 
vuestro?" Uno se asombra de encontrar esta 
vez, en boca de Cristo, la idea más moderna,. la 
de alienación. Las riquezas de la tierra son las 
que se poseen menos, que siguen siéndonos las 
más ajenas. En la medida que se deje uno po­
seer por ellas, se hace uno extraño a sí mismo. 
El famoso versículo 13: "Nadie puede servir a 
dos amos ... " insinúa otra idea muy vecina, pero· 
abandonando esta vez el terna de la intendencia: 
el que ama la riqueza se hace esclavo de ella. 
el que la menosprecia se libera de ella para 
servir a Dios. 

La riqueza es insignificante, es inauténtica, 
es ajena y esclaviza: tal es, en toda su amplitud, 
expresada en unos versículos de singular den­
sidad, la doctrina de Cristo sobre la riqueza. 
Pero no olvidemos el tema del ecónomo infiel: 
da su sentido práctico a esta doctrina. Adminis­
trar bien esta riqueza, es participarla con los 
que la necesitan y acercarse así a las riquezas 
de valor. Administrarla mal, es guardarla para 
sí solo y permanecer sólo con ella. Mediante 
esta referencia, el tema de la intendencia toma 
una singular significación (9). 

Queda por explicar el tema de la Injusticia. 
La idea vuelve varias veces: v. 9: marnmona de 
iniquidad-; v. 10: el que es injusto en la riqueza 
insignificante; v. 11: rnarnrnona injusta. No po­
dernos olvidar que es necesaria para la i.nteli­
gencia de la parábola: la riqueza con la que el 
mal gerente se hace amigos, es una riqueza 
robada. Varias interpretaciones de estas expre­
siones misteriosas pueden proponerse aquí. El 
dinero es marnmona de iniquidad porque pro­
viene de la rapiña. Cristo habría insinuado así 
que la riqueza no puede acumularse sino me­
diante Üna injusticia en sentido estricto. Y no 
se puede, efectivamente, descartar esta lección. 
Ella figura frecuentemente en la enseñanza de 
los Padres: "Dives iniquus aut heres iniquita­
tis", dirá San Juan Crisóstomo: el rico es injus­
to o heredero de injusticia. 

( 8) Feulllet propone In Interpretación más plausible 
de la 2, parte del versiculo: "Quien es injusto en lo 
poco, lo es también en lo mucho". Esta segunda 
parte del verslculo no tiene sentido por si misma. 
Es pedida por la 1~ parte por una especie de parale­
lismo de la expresión que no tiene más fin que sub­
rayar el pensamiento expresado en la l! parte del 
versículo. 

(9) ¿No es sino ilustrándose con esta lección como 
debe interpretarse el tema de la parábola de los ta­
lentos, a la inversa de la interpretación que algunos 
entre los fieles le dan corrientemente? Hacer fruc­
tificar la riqueza es participarla y aumentarla asf 
como todas las amistades que nacen de ella. 

461 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas



Mas ¿habrá que reducir el alcance de la pa­
rábola dándole solamente el sentido siguiente: 
cuando os habéis enriquecido Injustamente, os 
servís de vuestras riquezas injustamente adqui­
ridas para haceros amigos al distribuirlas? A 
nuestro parecer, sería restringir ilegítimamente 
la significación de la parábola. 

Al hablar de "riqueza injusta•·, Cristo insi­
núa. en efecto, otra idea, más amplia: la ri­
queza es injusta, no sólo en su modo de adqui­
sición (lo que no lo es siempre), sino en sí 
misma. es decir si se niega al don que crea la 
amistad. Dicho de otra manera, la riqueza (y 
no es uno rico sino cuando posee más allá de 
sus verdaderas necesidades) es injusta, si quien 
la posee no la comunica a los otros en necesi­
dad. Las expresiones de ci·isto son demasiado 
.~enerales para designar únicamente la riqueza 
robada por medios injustos de adquisición. Es 
toda riqueza acumulada la que es injusta, por­
que no se la comunica. Por esta enseñanza. que 
es también la de la parábola de Lázaro, Cristo 
abrevia el camino a la gran doctrina tradicional 
de lo superfluo. Lo superfluo, dirá San Agustín. 
traduciendo el pensamnento de Jesús en térmi­
nos de derecho sin traicionarlo, es el "bien de 
otro". 

462 

Tal es la gran lección del "ecónomo infiel". 
Es lamentable que sea tan mal comprendida: 
constituye un arma necesaria en la dura batalla 
que debe dar la predicación cristiana para con­
vertir a los ricos. Ciertamente la parábola de 
Lázaro está ahí. terrible, para convencerlos de 
la amenaza que pesa sobre ellos, y ésta al me­
nos es difícil apartarla de su sentido, aunque 
los predicadores hayan hecho de ella una pará­
bola sobre el infierno, olvidando que el infierno 
es aquí el abismo en que están hundidos lo~ 
pobres en la tierra antes que los ricos sean pre­
cipitádos en el más allá. Pero, separada de la 
que Je hace juego en el capítulo 16 de San Lu­
cas. la parábola de Lázaro puede tener como 
efecto el crear una mala conciencia de la que 
no se trata de salir y en la que llega a suceder 
que uno se complace. Ahora bien. la parábola 
del ecónomo infiel indica a los ricos un camino 
de salvación, ciertamente oneroso, pero posible. 
inteligente, creador de los lazos del amor. Es 
la más preciosa de todas las llaves que han 
sido dadas a los apóstoles para el Señor para 
abrir el alma de los ricos a las alegrías de la 
amistad, en la tierra como en el cielo. 

Digitalizado por Biblioteca "P. Florentino Idoate, S.J." 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas




